

মহাত্মা শ্রীযুক্ত রাজা রামমোহন রায় কৃত

বাজসনেয় সংহিতোপনিষদের ভাষা

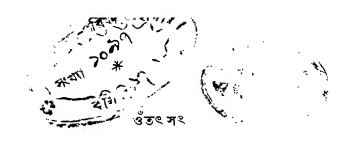


৫ কার্ত্তিক ১৭৬৫, শক

কলিকাতা



ज्ञानाधिनो नकात यञ्चानरा गृत्रिक व्यक्त ॥



উপনিদদের দারা বাক্ত হইবেক যে পরমেশ্র এক মাত্র गर्का नाशी यांनात्रिंगत रे स्टिख़त यांगावत रासन, তাঁহারই উপাসন। প্রধান এবং মুক্তির প্রতি কারণ হয়, আর নাম ৰূপ সকল মারার কাষা হয়। যদি কছ পুরাণ এবং তন্ত্রাদি শাস্ত্রেতে যে সকল দেবতাদিগের উপাসনা লিখিয়াছেন সে সকল কি অপ্রমাণ! আর পুরাণ এবং তক্তাদি কি শাস্ত্র নহেন! তাহার উত্তর এই, যে পুরাণ এবং তন্ত্রাদি অবশ্য শাস্ত্র বটেন, যেহেতু পুরাণ এবং তক্তাদিতেও পরমা-লাকে এক এব° বুদ্ধি মনের অগোচর করিয়া পুনঃ পুনঃ কহিয়াছেন, তবে পুরাণেতে এবং তন্ত্রাদিতে সাকার দেব-তার বর্ণন এবং উপাসন৷ যে বাহুল্য মতে লিথিয়াছেন সে প্রত্যক্ষ বটে, কিন্তু ঐ পুরাণ এবং তন্ত্রাদি সেই সাকার বৰ্ণনের সিদ্ধান্ত আপনিই পুনঃ পুনঃ এই ৰূপে করিয়াছেন, যে যেব্যক্তি ব্রহ্মবিষয়ের শ্রবণ মননেতে অশক্ত হইবেক সেই ব্যক্তি দুদ্ধর্মে প্রবৃত্ত না হইয়া রূপ কণ্পনা করিয়াও উপাসনার দ্বারা চিত্ত স্থির রাখিবেক; পরমেশ্বরের উপাস-নাতে যাহার অধিকার হয় কাম্পনিক উপাসনাতে তাহার .প্রয়োজন নাই। ইহার ভূরি ভূরি প্রমাণ পরের **শ্লোকেতে** ' দেওরা যাইতেছে।

চিম্ময়্সাদিতীয়স্য নিক্ষলস্যাশরীরিণঃ। উপাসকানাৎকার্যার্থৎ ব্রহ্মণোরূপকম্পনা॥ রূপস্থানাৎদেবতানাৎ পুৎব্র্যংশাদিককম্পনা। যমদগ্রের্ম্বচনৎ॥

জানস্বরূপ অন্বিতীয় উপাধি শূন্য শরীর রতিত দে প্রমেশ্র তাঁতার রূপের কম্পনা সাধকের নিমিত্তে করিয়াছেন. রূপ কম্পনার স্বীকার করিলে পুরুদের অধ্য়ব স্ত্রীর অব্য়ব ইত্যাদি অবয়বের সুত্রাৎ কম্পনাকরিতে হয়॥

> রূপনামাদিনির্দেশবিংশবৈংশবিবর্জিভঃ। অপক্ষয়বিনাশাভ্যাৎ পরিণামার্দ্রিজন্মভিঃ। বর্জিভঃশক্যতেবকুৎ যঃ সদান্তীতি কেবলং॥ বিষ্ণুপুরাণ্ৎ॥

রপ নাম ইত্যাদি বিশেষণরহিত নাশরহিত অবস্থান্তর্শূন্য দুঃথ এবং জন্মহান প্রমান্ধা হয়েন, কেবল আছেন এইমাত্র বিনয়া তাঁহাকে কহা যায়॥

> অঙ্গু দেবা মনুয্যাণাৎ দিবি দেবামনীযিণাৎ। কাৰ্ছলোফ্ট্ৰেমু মুৰ্খাণাৎ যুক্তম্যাত্মনি দেবতা॥ শাতাতপ বচনৎ॥

জলেতে ঈপর বোধ ইতরমনুযোর হয়, গ্রহাদিতে ঈপর বোধ দেব-জানিরা করেন, কাষ্ঠ মৃত্তিকা ইত্যাদিতে ঈপর বোধ মূর্থেরা করে, আক্মাতে ঈপর বোধ জানিরা করেন॥

> কিৎস্বশ্পতপ্সাৎ নৃণামর্চায়াৎদেবচকুষাৎ। দর্শনস্পর্শনপ্রশ্বপ্রপাদার্চনাদিক।॥ শ্রীমদ্ভাগবত্থ॥

ভীর্থ স্নানাদিতে তপস্যা বুদ্ধি যাহারদিনের আর প্রতিমাতে দেবতা জ্ঞান যাহারদিনের এমত রূপ ব্যক্তি সকলের যোগেশ্বর্দিনের দর্শন সপর্শন নমস্কার আর পাদার্চন অসম্ভাবনীয় হয়॥

যস্যান্মবুদ্ধিঃ কুণপে ত্রিধাতুকে স্বধীঃ কলত্রাদিষু ভৌমইজাধীঃ। যত্তীর্থবুদ্ধিঃ সলিলে ন কহিচিৎ জনেষ্বৃতিজ্যে সএব গোএরঃ॥ শ্রীমন্তাগবতৎ॥

বেব্যক্তির কফ পিত্ত বাযুময় শরীরেতে আত্মার বোধহয়, আর জ্রী

পুশ্রাদিতে আত্মভাব হয়, আর মৃত্তিকা নির্মিত বন্ধতে দেবতাজ্ঞান হয়, আর জলেতে তীর্থ বোধ হয়, আর এসকল জ্ঞান তন্ধজ্ঞানিতে না হয়, সেব্যক্তি বড় গরু॥

> বিদিতে তুপরে ততের বর্ণাহীতে হাবিক্রিয়ে। কিন্কর্তর • হি গচ্ছন্তি মন্ত্রামন্ত্রাধিপৈঃসহ॥ কুলার্বঃ॥

ক্রিয়াহীনবর্ণাতীত যে ব্রহ্মতক্তর তাহা বিদিত হইলে মন্ত্রসকল মন্ত্রের অধিপতি দেবতার সহিত দাসত্ত প্রাপ্ত হয়েন।

> পরে ব্রহ্মণি বিজ্ঞাতে সমধ্যৈ নিয় মৈরলং। তালবৃত্তেন কিংকার্যাৎলক্তে মলয়মারুতে॥ কুলার্ণবঃ॥

পরব্রহ্ম জান হউলে কোন নিয়মের প্রয়োজন থাকেনা, যেমন মলয়ের বাতাস পাইলে তালের পাখা কোনকার্য্যে আইনে না॥

> এবস্থানুসারেণ রূপাণি বিবিধানি চ। কম্পিতানি হিতার্থায় ভক্তানামস্পমেধসাণ॥ মহানির্দ্ধাণ্ৎ॥

এইরপ ওণের অনুসারে নানা প্রকাররূপ অপ্প বুদ্ধি ভক্তদিগের হিতের নিমিত্তে কম্পেনা করা গিয়াছে ॥

অতএব বেদ পুরাণ তন্ত্রাদিতে যত যত ৰূপের কম্পনা এবং উপাসনার বিধি দুর্বলাধিকারির নিমিন্ত কহিয়াছেন তাহার মীমাংসা পরে এইৰপ শত শত মন্ত্র এবং বচনের দ্বারা আপনিই করিয়াছেন। যদি কহ ব্রহ্মজ্ঞানের যেৰূপ মাহাল্মা লিখিয়াছেন সেপ্রমাণ, কিন্তু ব্রহ্মজ্ঞানের সন্তাবনা নাই স্থতরাং সাকার উপাসনা কর্ত্তব্য। তাহার উত্তর এই যে, ব্রহ্মজ্ঞান যদি অসম্ভব হইত তবে " আআ বা অরে শ্রোতব্যামন্তব্যঃ" " আরৈবোপাসীত" এইৰপ শ্রুতি এবং শৃতিতে ব্রহ্মজ্ঞান সাধনের প্রেরণা থাকিত না, কেননা অসম্ভব বস্তুর প্রেরণা শান্ত্রে হইতে পারে না। আর

যদি কহ ব্রহ্মজ্ঞান অসম্ভব নহে কিন্তু কফসাধ্য বছযত্নে হয়, ইহার উত্তর এই,যে বস্তু বছযত্নে হয় তাহার সিদ্ধির নিমিত্ত সর্বাদা যত্ন আবশ্যক হয়, তাহার অবহেলা কেহ করেনাঃ তুমি আপনিই ইহাকে কফসাধ্য কহিতেছ অথচ ইহাতে যত্ন করা দূরে থাকুক ইহার নাম করিলে ক্রোধ কর। অধি-কন্তু পুরাণ এবং তন্ত্রাদিতে স্পেষ্ট কহিতেছেন যে যাবং নামৰূপ বিশিষ্ট সকলেই জন্যএবং নশ্বর।

> থে সমর্থাজগত্যঝিন্স্ফিস॰কারকারিণঃ। তেপি কালে প্রলীরতে কালোহি বলবত্তরঃ॥ বিষয়ব্যনং।

এই জগতের মাহার। সৃষ্টি সংহারের কর্ত্ত এবং সমর্থ হয়েন তাহা রাও কালে লীন হয়েন, অতএব কাল বড বলবান্॥

> গন্ত্রী বসুমতী নাশমুদধিকৈনতানি চ। ফেণপ্রথাঃ কথংনাশং মর্ত্তালোকোন সাস্যতি॥ ফাজনক্ষ্যঃ॥

পৃথিবী এবং সমুদু এবং দেবতারা এদকলেই নাশকে পাইবেন, অতএব ফেণার ন্যায় অচিরস্থায়ি যে মনুষ্য দকল কেন ভাষারা নাশকে না পাইবেক॥

বিজ্ঞাশরীরগ্রহণমহমীশানএবচ। কারিতাত্তে ঘটোহতস্তাও কঃ স্থোতুৎশক্তিমান্ ভবেৎ॥ মার্ক্ডেগুরপুরাণ্ৎ॥

বিদ্যুর এব॰ আমার অর্থা< ব্রহ্মার এব॰ শিবের ঘেহেতু শরীর গ্রহণ তুমি করাইয়াছ অতএব কে তোমাকে স্তব করিতে পারে॥

> ব্রন্ধবিষ্ণুমহেশাদিদেবতাভূতজাতয়ঃ। দর্বেনাশংপ্রয়াদান্তি তক্সাডেভূয়ঃ সমাচরেএ॥ কুলার্বঃ॥

ব্রহ্মা বিষ্ণু শিবপ্রভৃতি দেবতা এব বাব ছিরীর বিশিষ্ট বন্ধ সকলে নাশকে পাইবেন, অতএব আপন আপন মঙ্গল তেইটা করিবেক ॥ এইব্রপ ভূরি বচনের দারা গ্রন্থ বাহুল্যের প্রয়োজন নাই।

যদ্যপি পুরাণ তন্ত্রাদিতে লক্ষ স্থানেও নাম ৰূপ বিশিফকৈ উপাস্য করিয়া বর্ণন করেন, পরে কহেন যে এ কেবল দুর্বব লাধিকারির মনঃস্থিরের নিমিত্ত কণ্পনা মাত্র করাগেল, তবে ঐ পূর্ব্বের লক্ষ বচনের সিদ্ধান্ত পরের বচনে হয় কিনা! আর যদি পুরাণ তন্ত্রাদিতে সকল ব্রহ্মময় এই বিচারের দ্বারা নানা দেবতাকে এবং দেবতার বাহ্নকে এবং সকলকে আর অন্নাদি যাবদ্বস্তুকে ব্রহ্ম করিয়া কহিয়া পুনরায় কি জানি এ বর্ণনের দ্বার। ভ্রম হয় এনিমিত্ত পশ্চাৎ কহেন যে বাস্তবিক নাম ৰূপ সকল জন্য এবং নশ্বর হয়েন, তবে তাবং পূর্বের বাক্যের মীমাংসা পরের বাক্যে হয় কি না! যদি কহ কোন দেবতাকে পুরাণেতে পহস্র সহস্র বার ব্রহ্ম কহিয়াছেন আর কাহাকেও কেবল দুই চারি স্থানে কহিয়াছেন অতএব ঘাঁহা-রদিগকে অনেক স্থানে ব্রহ্ম কহিয়াছেন তাঁহারাই স্বতন্ত্র ব্রহ্ম হয়েন। উত্তর। যদি পুরাণাদিকে সত্য কহ তবে তাহাতে দুই চারি স্থানে যাহার বর্ণন আছে আর সহস্র স্থানে যাহার বর্ণন আছে দকলকেই সত্যরূপে মানিতে হইবেক, বেহেতু যাহাকে সত্যবাদী জ্ঞান করা যায় তাহার সকলবাক্যেই বিশাস করিতে হ্য়, অতএব পুরাণ তন্ত্রাদি আপনার বাক্যের সিদ্ধান্ত আপনিই করিয়াছেন যাহাতে পরস্পর দোষ না হয়; কিন্তু আমর। সিদ্ধান্ত বাক্যে মনোযোগ না क्रिया मत्नावञ्जन वात्का मध हरे। यमि कर आजात উপাসনা শাস্ত্রবিহিত বটে, এবং দেবতাদিগের উপাসনাও শাস্ত্র সন্মত হয়, কিন্তু আত্মার উপাদনা সন্ম্যাসির কর্ত্তব্য আর দেবতার উপাদনা গৃহত্বের কর্ত্তব্য হয়, তাহার উত্তর। এইৰপ আশঙ্কা কদাপি করিতে পারিবে না, যেছেতু বেদে

এবং বেদান্তশাস্ত্রে আর মনু প্রভৃতি স্মৃতিতে গৃহস্থের আত্মোপাসনা কর্ত্তব্য এৰূপ অনেক প্রমাণ আছে, তাহারু কিঞ্চিৎ লিখিতেছি।

> কৃৎস্নভাবাতুগৃহিণোপসৎহারঃ। বেদান্তসূত্রং॥

কর্মে আর সমাধিতে উত্তম গৃহত্তের অধিকার আছে॥

যথোকান্যংপি কর্মাণি পরিহায় দ্বিজোত্তমঃ ।

আত্মজানে শমে চ স্যাদ্দেদাভ্যাদে চ মতন্নন্॥

মনুঃ॥

শাস্ত্রোক্ত যাবৎ কর্ম তাহাকে পরিত্যাগ করিয়াও ব্রহ্মোপাসনাতে এবং ইন্দ্রিয় নিগ্রহে আরে প্রণত এবং উপনিষদাদি বেদাভ্যাদে ব্রাহ্মণ যক্তন করিবেন॥

থ্যিত জংদেবমজা \ভূতমজ্ঞা দর্মদা। ন্যজংপিতৃযজঞা যথাশক্তিন হাপয়েৎ॥ ২১॥ মনঃ॥

ঞ্চিযজ, দেবয়জ, ভূত্যজ, নৃযজ, পিতৃযজ এই পঞ্চ যজকে সর্বাদ। যথাশক্তি গৃহন্থে ত্যাগ করিবেকনা॥

> এতানেকে মহাযজান্যজশাব্রবিদোজনাঃ । অনীহমানাঃ দততমিল্রিয়েয়ের জুফ্রতি॥ ২২ ॥

गनुः॥

যেসকল গৃহস্থেরা বাহ্য এবং অন্তর যজের অনুষ্ঠানের শাস্ত্রকে জানেন, তাঁহারা বাহ্যেতে কোন যজাদির চেন্টা না করিয়া চক্ষুঃ শ্রোত্র প্রভৃতি থোঁচ ইন্দ্রিয় তাহার রূপ শব্দ প্রভৃতি পাঁচ বিষ য়কে সংযম করিয়া পঞ্চজকে সম্পান করেন। অর্থাৎ কোন কোন ব্রক্ষলানি গৃহস্থেরা বাহেয়েতে পঞ্চ যজের অনুষ্ঠান না করিয়া ব্রক্ষ নিষ্ঠার বলেতে ইন্দ্রিয়দমন রূপ যে পঞ্চযজ তাহাকরেন॥ ২২॥

বাচ্যেকে জৃহ্বতি প্রাণান্ প্রাণে বাচঞ্চ সর্বাদা । বাচি প্রাণে চ পশ্যন্তোযজ্ঞনিকৃতিমক্ষয়া । ॥ ২৩ ॥

यनुः॥

কোনকোন ব্রহ্মনিষ্ঠ গৃহত্ব পঞ্চয়জ্ঞের স্থানে বাক্যেতে নিখাসের

হবন করাকে আর নিখাসেতে বাক্যের হবন করাকে অক্সয় ফল
দায়ক যজ জানিয়া সর্বাদা বাক্যেতে নিখাসকে আর নিখাসেতে
বাক্যকে হবন করিয়া থাকেন অর্থাৎ যথন বাক্য কহা যায় তথন
নিখাস থাকেনা যথন নিখাসের ত্যাগ করা যায় তথন বাক্যথাকে
না, এইতেতু কোন কোন গৃহস্থেরা ব্রহ্মনিষ্ঠার বলেরদ্বারা পঞ্চযজ্জ
দ্বানে খাস নিখাস ত্যাগ আর জানের উপদেশ মাত্র করেন। ২৩॥

ভানেনৈবাপরেবিপ্রাযজন্তেটের থৈঃদদা।
ভানমূলাৎ ক্রিয়ামেষাৎ পশ্যন্তোজানচকুবা॥২৪॥
সলঃ॥

আর কোন কোন ব্রজনিষ্ঠ গৃহস্থেরা গৃহস্থের প্রতি যে যে যজ্ঞ শাস্ত্র বিহিত আছে তাহা সকল কেবল ব্রজ্ঞজানের দারা নিষ্পন্ন করেন, অর্থাৎ জানচকুর্দারা তাঁহারা জানিতেছেন যে পঞ্চ্যজাদি সমুদায় ব্রজ্ঞ মূলক হয়। অর্থাৎ ব্রজ্ঞনিষ্ঠ গৃহস্থদিগের ব্রজ্ঞজান দারা সমুদায় যজ্ঞ সিদ্ধাসুষ্য ॥ ২৪ ॥

> ন্যায়ার্জিতধনস্থক্তজাননিষ্ঠোংতিথিপ্রিয়ঃ । আন্ধকৃৎ সত্যবাদী চ গৃহস্থোংপি বিষুচ্যতে॥ যাজবল্কাঃ॥

ন্যায়কর্মদ্বারা যে গৃহস্থ ধনের উপার্জন করেন, আর অভিথিসেবা-তে তৎপর হয়েন এব ° নিতা নৈমিত্তিক শ্রাদ্ধানুষ্ঠানে রত হয়েন আর দর্মদা সত্যবাক্য কহেন, এব ° আত্মত্তর ধ্যানেতে আসক্ত হয়েন এমত ব্যক্তি গৃহস্থ হইরাও মুক্ত হয়েন অর্থাৎ কেবল সন্ন্যাসী হইলেই মুক্ত হয়েন এমত নচে, কিন্দু এরূপ গৃহস্থেরও মুক্তিহয়॥

অতএব স্মৃতি প্রজৃতি শাস্ত্রে গৃহস্থের প্রতি নিত্য নৈমিন্তিকাদি কর্ম্বের যেমন বিধি আছে, সেইৰূপ কর্ম্বের অনুষ্ঠান
পূর্বক অথবা কর্ম্মত্যাগ পূর্বক ব্রহ্মোপাসনারও বিধি আছে,
বরঞ্চ ব্রহ্মোপাসনা বিনা কেবল কর্ম্বের দ্বারা মুক্তি হয় না
এমত স্থানে স্থানে প্রাপ্ত হইতেছে। যদিবল ব্রহ্ম অনির্বাচনীয় তাঁহার উপাসনা বেদ বেদান্ত এবং স্মৃত্যাদি যাবৎ
শাস্ত্রের মতে প্রধান যদি হইল, তবে এতদ্দেশীয় প্রায় সকলে

এইৰূপ সাকার উপাসনা যাহাকে গৌণ কহিতেছ কেন পুর-ম্পরায় করিয়া আসিতেছেন। ইহার উত্তর বিবেচনা করিলে আপনা হইতে উপস্থিত হইতে পারে, তাহার কারণ এই। পণ্ডিত সকল যাঁহারা শাস্ত্রার্থের প্রেরক হইয়াছেন তাঁহার-দিগের অনেকেই বিশেষমতে আত্মনিষ্ঠ হওয়াকে প্রধান ধর্ম্ম ৰূপে জানিয়া থাকেন, কিন্তু সাকার উপাসনায় যথেফ নৈমি ত্তিক কর্ম্ম এবং ব্রত, যাত্রা, মহোৎসব আছে,সূতরাং ইহার বৃদ্ধিতে লাভের বৃদ্ধি, অতএব তাঁহারা কেহ কেহ সাকার উপাসনার প্রেরণ সর্বাদ। বাহুল্যমতে করিয়া আসিতেছেন, এবং থাঁহার৷ প্রেরিত অর্থাৎ শূদ্রাদি এবং বিষয় কর্মান্থিত ব্রা-ক্ষণ তাঁহারদিগের মনের রঞ্জনা সাকার উপাসনায় হয় অর্থাৎ আপনার উপমার ঈশ্বর আর আত্মবৎসেবার বিধি পাইলে ই-হা হইতে অধিক কি তাঁহারদিগের আহ্লাদ হইতে পারে।আর ব্রহ্মোপাসনাতে কার্য্য দেখিয়া কারণে বিশ্বাস করা এবং নানা প্রকার নিয়ম দেখিয়া নিয়ম কর্ত্তাতে নিশ্চয় করিতে হয়, তাহা মনঃ এবং বুদ্ধির চালনের অপেক্ষা রাথে সুতরাং তাহা তে কিঞ্চিৎ শ্রম বোধ হয় ; অতএব প্রেরকেরা আপন লাভের কারণ এবং প্রেরিতেরা আপনারদিগের মনোরঞ্জনের নিমিন্ত এইরূপ নানা প্রকার উপাসনার বাহুল্য করিয়াছেন। কিন্তু কোন লোককে স্বার্থপর জানিলে তাঁহার বাক্যে সুবোধ ব্যক্তিরা বিশেষ বিবেচনা না করিয়া বিশ্বাস করেন না, অত-এব আপনারদিগের শাস্ত্র আছে পরমার্থ বিষয়ে কেন না বিবে চনা করিয়া বিশ্বাস করা যায়! এস্থানে এক আশ্চর্য্য এইযে অতি অপ্প দিনের নিমিত্ত আর অতি অপ্প উপকারে যে যে সামগ্রী আইসে তাহার গ্রহণ অথবা ক্রয় করিবার সময় যথে-

ই বিবেচনা দকলে করিয়া থাকেন,আর পরমার্থ বিষয় যাহা . নকল হইতে অতি উপকারী আর যাহার অত্যন্ত মূল্য হয়, তাহা গ্রহণ করিবার সময়ে শাস্ত্রের দারা কি যুক্তির দারা বিবেচনা করেন না, আপনার বংশের পরম্পরা মতে কেহ বা আপনার চিত্তের যেমন প্রাশস্ত্য সেই রূপ গ্রহণ করেন, এবং প্রায় কহিয়া থাকেন যে বিশ্বাদ থাকিলে অবশ্য উত্তম ফল পাইব। কিন্তু এক জনের বিশ্বাস দ্বারা বস্তুর শক্তি বিপরীত হয় না, যেহেতু প্রত্যক্ষ দেখিতেছি যে দুক্ষের বিশ্বাসে বিষ থাইলে বিষ আপনার শক্তি অবশ্য প্রকাশ করে। বিশেষ আশ্চর্য্য এই যে যদি কোন ক্রিয়া শাস্ত্র সম্মত,এবং সত্য কাল'অবধি শিষ্ট পরস্পরা সিদ্ধ হয়,কেবল অপ্পকাল কোন কোন দেশে তাহার প্রচারের ত্রুটি জিন্সি-য়াছে, আর সম্পুতি তাহার অনুষ্ঠানেতে লৌকিক কোন প্রয়োজন নিজহয় না, এবং হাস্য আমোদ জন্মে না, তাহার অনুষ্ঠান করিতে কহিলেলোক কহিয়া থাকেন যে পরম্পরা **निक बरह किबाल हैश किंद्र! किंद्ध लिहे नकन वा**र्क्डि शृ**र्व** শিষ্ট পরস্পরার অত্যন্ত বিপরীত এবং শাস্ত্রের সর্ব্ব প্রকারে चनाथा नामाना लोकिक असाजनीय गठ गठ कर्म करहन, দে সময়ে ভাঁহারদিগের মধ্যে কেহ শান্ত এবং পূর্বব পরস্পরার নামও করেন না, যেমন আধুনিক কুলের নিয়ম যাহা পূর্ব্ব পরম্পরার বিপরীত, এবং শান্ত্র বিরুদ্ধ। ইংরাজ ঘাহাকে স্লেচ্ছ কহেন তাহাকে অধ্যয়ন করান কোন্ শাস্তে আর কোন্পূর্বে পরল্পরায় ছিল ? কাগজ যে সাক্ষাৎ ·যৰদের অন ভাহাকে স্পর্শ করা আর ভাহাতে গ্রন্থাদি কেখা কোন্ শাস্ত্র বিহিত, আর পরস্পরা সিদ্ধ হয়?

ইংরাজের উচ্ছিষ্ট করা আর্দ্র ওয়েকর দিয়া বন্ধ করা পত্র যত্ন পূর্বক হন্তে গ্রহণ্করা কোন্পূর্ব পরস্পরাতে 🗕 পাওয়া যায় ? আপনার বাটীতে দেবতার পূজাতে যাহাকে মুেচ্ছ কহেন তাহাকে নিমন্ত্রণ করা আর দেবতা সমীপে আহারাদি করান কোন্পরম্পরা সিদ্ধহয়? এই ৰূপ নানা প্রকার কর্ম্ম যাহা অত্যন্ত শিফী পরম্পরা বিরুদ্ধ হয় প্রত্যহ করা যাইতেছে। আরশুভ সূচক কর্মের মধ্যে জগদ্ধাত্রী, রটন্তী ইত্যাদি পূজা, আর মহাপ্রভুর নিত্যানন্দ প্রভুর বিগ্রহ এ কোন্পরম্পরায় হইয়া আসিতেছিল ? তাহাতে যদি কহ যে এ উত্তম কৰ্ম শাস্ত্ৰ বিহিত আছে, যদ্যপি ও পরম্পরা সিদ্ধ নহে তত্তাপি কর্ত্তব্য বটে। ইহার উত্তর। শাস্ত্র বিহিত উত্তম কর্ম্ম পরম্পরা সিদ্ধ না হইলেও যদি কর্ত্তব্য হয় তবে সর্ব্ব শাস্ত্র সিদ্ধ আত্মোপা-সনা যাহা অনাদি পরম্পারা ক্রমে সিদ্ধ আছে কেবল অতি অপ্প কাল কোন কোন দেশে ইহার প্রচারের ন্যুনতা জিন্ম য়াছে, তাহা কর্ত্তব্য কেন না হয় ? শুনিতে পাই যে কোন কোন ব্যক্তি কহিয়া থাকেন যে তোমরা ব্রহ্মোপাসক তবে শাস্ত্র প্রমাণ সকল বস্তুকে ব্রহ্ম বোধ করিয়া পঙ্ক চন্দন শীত উষ্ণ আর চোর সাধু এসকলকে সমানজ্ঞান কেন না কর ? ইহার উত্তর। বশিষ্ঠ, পরাশর, সনৎকুমার, ব্যাস, জনক ইত্যাদি ব্ৰহ্ম নিষ্ঠ হইয়াও লৌকিক জ্ঞানে তৎপর ছিলেন, আর রাজনীতি, এবং গৃহস্থ ব্যবহার করিয়াছিলেন তাহা যোগবাশিষ্ঠ মহাভারতাদি গ্রন্থে স্পফ্ট আছে। অৰ্জুন যে গৃহস্থ ভাঁহাকে ভগবান্ কৃষ্ণ ব্ৰহ্ম বিদ্যা স্বৰূপ গীতার নারা ব্রহ্মজ্ঞান দিয়াছিলেন, এবং অর্জুন ব্রহ্ম

জ্ঞান প্রাপ্ত হইয়া. লে।কিক জ্ঞান শূন্য না হইয়া বরঞ্চ তাহাতে পটু হইয়া রাজ্যাদি সম্পন্ন করিয়াছিলেন। বশিষ্ঠ দেব ভগবান্ রামচক্রকে উপদেশ করিয়াছেন।

> বহির্ব্যাপারসংরস্তোহ্নদিসক্ষণেবর্জিত: । কর্ত্তা বহিরকর্তাগুরেবগ্নিহর রাঘব॥ যোগবাশিষ্ঠ:॥

বাহেতে ব্যাপার বিশিষ্ট হইয়া কিন্তু মনেতে সঙ্কণ্প বর্জিত হইয়া আর বাহেতে আপনাকে কর্তা দেখাইয়া আর অন্তঃকরণে আপনাকে অকর্তা জানিয়া হে রাম লোক যাত্রা নির্বাহ কর ॥

রামচন্দ্রও ঐ সকল উপদেশের অনুসারে আচরণ সর্বাদা করিয়াছেন। দ্বিতীয় উত্তর এই যে যে ব্যক্তি প্রশ্ন করেন যে তুমি ব্রহ্ম জ্ঞানী শাস্ত্র প্রমাণ সকলকে ব্রহ্ম জ্ঞানিয়া ও খাদ্যাখাদ্য পঙ্ক চন্দন আর শক্র মিত্রের বিবে-চনা কেন করহ? সে ব্যক্তি যদি দেবীর উপাসক হয়েন, তবে তাঁহাকে জিজ্ঞাসা কর্ত্ব্য, যে ভগবতীকে তুমি ব্রহ্ম-ময়ী করিয়া বিশ্বাস করিয়াছ, আর কহিতেছ।

সর্বস্বরূপে সর্বেদে॥ দেবীমাহাক্যং॥ ভূমি সর্বস্বরূপ এবং সকলের ঈশ্বরী হও॥

তবে তুমি সকল বস্তুকে ভগবতী জ্ঞান করিয়াও পঙ্ক চন্দন শত্রু মিত্রকে প্রভেদ করিয়া কেন জ্ঞান ? সে ব্যক্তি যদি বৈষ্ণব হয়েন তবে তাঁহাকে জ্ঞান্ত্রা কর্ত্তব্য যে তোমার বিশ্বাস এই যে

> সর্বং বিজুময়ংজগৎ ॥ গাবং সংসার বিজুময়॥ একাংশেন স্থিতো জগৎ॥

গীকা॥

ক্রামি জগৎকে একাৎশেতে ব্যাপিয়া জ্ঞাজি 🏨 🚬

তবে তুমি বৈষ্ণব হইয়া বিষ্ণুকে সর্ব্বত্র জানিয়াও পক
চন্দন শব্রু মিত্রের ভেদ কেনকর? এই ৰূপ সকল দেবতার উপাসকদিগকে জিজ্ঞাসা করিলে যে উন্তর তাঁহারা
দিবেন সেই উন্তর প্রায় আমারদিগের পক্ষে হইবেক। আর
কোন কোন পণ্ডিতেরা কহিয়া থাকেন যে তোমরা ব্রহ্ম
জ্ঞানি কহাও তাহার মত কি কর্মা করিয়া থাক?. এ যথার্থ
বটে যে যে ৰূপ কর্ত্তব্য এ ধর্ম্মের তাহা আমারদিগের হইতে
হয় নাই, তাহাতে আমরা সর্বাদা সাপরাধ আছি। কিন্তু
শান্তের ভ্রসা আছে।

পার্থ নৈবেহ নামুত্র বিনাশস্থ্য বিদ্যাতে । ।
ন হি কল্যাণকৃৎ কশ্চিৎ দুর্গতিং তাত গক্ততি॥
গীতা॥

শে কোন ব্রহ্ম নিষ্ঠ ব্যক্তি জানের অভ্যাসে যথার্থ রূপ যক্তন না করিতে পারেন তাঁহার ইহলোকে পাতিত্য প্রলোকে নরকোৎপত্তি হয় না গেহেতুহে অর্জ্জুন শুভকারির কদাপি দুর্গতি জন্মেনা॥

কিন্তু ঐ পণ্ডিতদিগকে জিজ্ঞাসা কর্ত্তব্য যে তাঁহারা ব্রাহ্মণের যে যে ধর্ম প্রাতঃকাল অবধি রাত্রি পর্য্যন্ত শাস্ত্রে লিখিয়াছেন, তাহার লক্ষাংশের একাংশও করেন কি না ? বৈফবের শৈবের এবং শাক্তের যে যে ধর্ম তাহার শতাংশের একাংশও বৈফবেরা শৈবেরা এবং শাক্তেরা করিয়া থাকেন কি না ? যদি এসকল বিনা ও তাঁহারা কেহ ব্রাহ্মণ কেহ বৈফব কেহ শৈব ইত্যাদি কহাইতেছেন, তবে আমারদিগকে সম্যক্ প্রকারে অনুষ্ঠান করিতে অশক্ত দেখিয়া একপ ব্যক্ষ কেন করেন ?

রাজন্ সর্ধপমাত্রাণি পরচ্ছিদ্রাণি পশ্যতি। আয়নোবিলুমাত্রাণি পশ্যরপি ন পশ্যতি॥ মহাভারতৎ॥

পরের ছিদু সর্মপ মাত্র লোকে দেখেন আপনার ছিদু বিলু মাত্র হইলেও দেখিয়াও দেখেন না॥

সকলের উচিত যে আপন আপন অনুষ্ঠান যত্ন পূর্ব্বক করেন, সম্পূর্ণ অনুষ্ঠান না করিলে উপাসনা যদি সিদ্ধ না হয়, তবে কাহারও উপাসনা সিদ্ধ হইতে পারে না। কেহ কেহ কহেন যে বিধিবৎ চিত্তশুদ্ধি না হইলে ব্রন্ধোপাসনায় প্রবৃত্ত হওয়া উচিত নহে। তাহার উত্তর এই যে শাস্ত্রে কহেন যথা বিধি চিত্ত শুদ্ধি হইলেই ব্রহ্ম জ্ঞানের ইচ্ছা হয়, অতএব ব্রহ্ম জ্ঞানের ইচ্ছা ব্যক্তিতেদেখিলেই নিশ্চয় হইবেক, যে চিত্ত শুদ্ধি ইহার হইয়াছে; যেহেতু কারণ থাকিলেই কার্য্যের উৎপত্তি হয়, তবে সাধনা, অথবা গংকঙ্গ, অথবা পূর্ব্ব সংকার, অথবা গুরুর প্রসাদ, ইহার মধ্যে কি কারণের দ্বারা চিত্ত শুদ্ধি হইয়াছে, তাহা বিশেষ কি কপে কহা যায় ! অধিকন্ত যাঁহারা এমত প্রশ্ন করেন, তাঁহারদিগকে জিজ্ঞাসা করা উচিত, যে তন্ত্রে দীক্ষা প্রকরণ লিখিয়াছেন।

শাভোবিনীতঃ শ্বদ্ধারা শ্রদ্ধাবান্ ধারণাক্ষয়ঃ । সমর্থশ্চ কুলীনশ্চ প্রাজঃ সচ্চরিতো যতিঃ ॥ এবমাদিঔণৈযুঁকঃ শিষ্যোভ্বতি নান্যথা॥

নে হাক্তি জিতেন্দ্রির হয়, এবং বিনয়ী হয়, সক্ষা শুচি হয়, শ্রহ্মাযুক্ত হয়, আর গারণাতে পটু, শক্তিমান্, আচারাদি ধর্ম বিশিষ্ট, সুন্দর বুদ্ধিমান্, সচ্চরিত্র, সংযত হয়, সেই হাক্তিই দীক্ষার অধিকারী হয়॥ কিন্তু শিব্যকে তাঁহারা এই ৰূপ অধিকারি শেখিয়া মন্ত্র

দিয়া থাকেন কি না ! যদি আপনারা অধিকারি বিবেচনা উপাসনার প্রকরণে না করেন, তবে অন্যের প্রতি কি বিচারে তাঁহারদিগের এ প্রশ্ন শোভা পায় ? ব্যক্তির কর্ম্ম ত্যাগ প্রায় তিন প্রকারে হয়, এক এই যে ব্রহ্মনিষ্ঠ ব্যক্তির কর্মা ত্যাগ পরে পরে হইয়া উঠে, দ্বিতীয় নাস্তিক স্ত্রাং কর্ম করে না, তৃতীর কুতাকুত শাস্ত্রজান রহিত, যেমন অন্যজ জাতি তাহারাশাস্ত্রের অজ্ঞানতা প্রযুক্ত কোন কর্ম করেনা। বেদান্তশাস্ত্রের ভাষা বিবরণে কিয়া ইহার ভূমিকাতে কোন স্থানে এমত লেখা নাই, যে নাস্তিকতা করিয়া অথবা শাস্ত্রে অবহেলা করিয়া কর্ম্ম ত্যাগ করিবেক। যদি কোন ব্যক্তি নান্তিকতা করিয়া অথবা শাস্ত্রে বিসুথ হইযা এবং আলস্য প্রযুক্ত কর্ম ত্যাগ করে তবে তাহার নিমিত্তে বেদান্তের ভাষা বিবরণের অপরাধ মহৎ ব্যক্তিরা দিবেন না, যেহেতু তাঁহারা দেখিতেছেন, যে ভাষা বিব-রণের পূর্বের এৰপ কর্ম ত্যাগি লোক সকল ছিল। বেদা-ন্তের ভাষা বিবরণে অশাস্ত্র কোন স্থানে লেখা থাকে তবে তাহার প্রতিবাদ করিতে পারেন, এবং অশাস্ত্র প্রমাণ হইলে দোষ দিতে পারেন। তবে দ্বেম মৎসরতা গ্রস্ত হ্ইয়া নিন্দা করিলে ইহার উপায় নাই । হেপরমাত্মন্ আমারদিগকে দ্বেষ মৎসরতা অসুয়া এবং পক্ষপাত এসকল পীড়া হইতে মুক্ত করিরা যথার্থ জ্ঞানে প্রেরণ কর।

## একমেবাদিতীয়ং

--

\* 3009

মহাক্স: শ্রীযুক্ত রাজা রামমোহন রায় ক্রত মাণ্ডুক্যোপনিষদের ভাষা বিবরণের ভূমিকার চুর্ণক

২১ পৌষ ১৭৬৫ শক

কলিকাতা

**→|0|0|** 

ভব্ববোধিনী সভার যন্ত্রালযে মুদুত হটল।

## ওঁতৎসৎ

পূর্বের অথবা সংপ্রতিকের পুণ্যের দ্বারা যে কোন ব্যক্তির ব্রহ্ম তত্ত্বকে জানিতে ইচ্ছা হয়, তাঁহার কর্ত্বর এইযে বেদান্ত বাক্যের শ্রবণ ও তাহার অর্থের মনন প্রত্যহ করেন, এবং তদনুসারে জগতের সৃষ্টি স্থিতি ভঙ্গকে দেখিয়া যে এক নিত্য সর্বজ্ঞ সর্বা শক্তিমান্ কারণ বিনা জগতের এৰপ নানা প্রকার আশ্চর্য্য রচনার সম্ভব হইতে পারে না তাহা জানেন। এবং সেই পরম কারণ যে পরব্রহ্ম তাহাতে দৃঢ় বিশ্বাস করেন। পরমেশ্বর জগতের সৃষ্টি স্থিতি প্রল-যের কর্ত্তা ৰূপে কেবল বোধ গম্য হয়েন, ইহা বেদান্তে কহেন।

> যতোবা ইমানি ভূতানি জারতে যেন জাতানি জীবতি যৎ প্রয়ন্তাভিদৎবিশন্তি তছিজিজাদর ত্রুকোতি। তৈতিরীয়ঞ্চতি:।।

যাঁহা হইতে বিশ্বের নৃষ্টি স্থিতি ভঙ্গ হইতেছে, তাঁহাকে জানিতে ইচ্ছা কর, তিনি ব্রহ্ম হয়েন॥

এই ৰূপে জগতের কারণ এবং ব্রহ্মাণ্ডের ও তাবৎ
শরীরের চেন্টার কারণ যে পরমেশ্বর তাঁহার চিন্তন
পুনঃ পুনঃ করিলে সেই ব্যক্তির অবশ্য নিশ্চয় হইবেক,
য়ে এই নাম ৰূপময় জগৎ কেবল সত্য স্বৰূপ পরমেশ্বরকে আভায় করিয়া সত্যের ন্যায় প্রকাশ পাইতেছে।

তিনি আছেন, এই মাত্র জানা যায়, কিন্তু তাঁহার স্বৰূপ কোন মতে জানা যায়না। যেমন এই শরীরে জীর সর্ব্বাঙ্গ ব্যাপিয়া আছেন, ইহাতে সকলের বিশ্বাস আছে, কিন্তু জীবের স্বৰূপ কি প্রকার হয়, ইহা কেহ জানে না, সেই প্রকারে মনঃ, বুদ্ধি, অহঙ্কার, ও চিন্তের অধিষ্ঠাতা এবং সর্ব্ব্ব্যাপি অথচ ইন্দ্রিয়ের অগোচর পরত্রন্ধের স্বৰূপ জানা যায়না। পরমেশ্বরের স্বৰূপ কোন মতেই জানা যায়না, ইহা সকল উপনিষদে দৃঢ় করিয়া কহিয়াছেন।

> ষতোবাচো নিবর্ত্তন্তে অপ্রাপ্য মনসা সহ। তৈত্তিরীয়শ্রুতিঃ।

যে ব্রহ্মের স্থরপ কথনে বাকা মনের সহিত অসমর্থ হইয়া নিবৃত্ত হয়েন।

> যক্মনসান মনুতে য়েনাভর্মনোমতে । তদেব ব্রক্ষ অংবিদ্ধি নেদংযদিদমুপাসতে ॥ তলবকার্জতিঃ॥

খাঁহার স্থরূপকে মনঃ আর বুদ্ধি দ্বারা লোকে সংকপ্প এবং নিশ্চয় করিতে পারে না আর যিনি মনঃ আর বুদ্ধিকে জানিতেছেন ভাঁহাকেই কেবল ব্রহ্ম করিয়া তুমি জান অন্য যে পরিমিত যাহাকে লোক সকল উপাসনা করে সে ব্রহ্ম নহে।

মরণান্তে এই ৰূপ জ্ঞান নিষ্ঠ ব্যক্তির জীব অন্যত্র গমন না করিয়া উপাধি হইতে সর্ব্ব প্রকারে মুক্ত হইয়া তৎ-ক্ষণাৎ ব্রহ্ম স্বৰূপ প্রাপ্ত হয়।

> ন তদ্য প্রাণাউৎক্রামন্তি অত্র ব্রহ্ম দমশুতে ॥ ছান্দোগ্রন্ধতিঃ ॥

এই জ্ঞানির জীব ইন্দ্রিয় সহিত শরীর হইতে নিঃসৃত হয়েন না ইহ লোকেই মৃত্যুর পরে ব্রহ্মেতে লীন হয়েন।

যে ব্যক্তির ব্রহ্ম জিজ্ঞাসা হইয়া থাকে কিন্তু কোন এক

অবলম্বন বিনা কেবল বেদান্তের প্রবণ মননের দ্বারা ইন্দ্রিরের অগোচর পরমাত্মার অনুশীলনেতে আপনাকে অসমর্থ
দেখেন সেই ব্যক্তির কর্ত্তব্য এই যে প্রণবের অধিষ্ঠাতা
কিম্বা হৃদয়ের অধিষ্ঠাতা ইত্যাদি অবলম্বনের দ্বারা সর্ব্ব গত
পরব্রন্দের উপাসনাতে অনুরক্ত হয়েন। তাহাতে সকল
অবলম্বনের মধ্যে প্রণবের অবলম্বনের দ্বারা যে পরমাত্মার
উপাসনা তাহা প্রেষ্ঠ হয়। অতএব ব্রহ্ম জিজ্ঞান্থ ব্যক্তিদিগের প্রতি প্রথমাবস্থায় ওক্ষারের অবলম্বনের দ্বারা ত্রক্যোপাসনার বিধি সর্ব্বত্র উপনিষদে আছে।

এতদালম্বং শ্রেষ্ঠমিত্যাদি॥
কঠজাতিঃ॥

ব্রহ্ম প্রাপ্তির যে যে অবলয়ন আছে তাহার মধ্যে প্রণবের অবলয়ন শ্রেষ্ঠ হয়।

> প্রণবোধনুঃ শরোভালা বন্ধ তলক্ষুচাতে। অপুনতেন বেল্লব্যং শর্বত্মযোভবেৎ ॥ মুওকঞ্চিঃ॥

প্রণবকে ধনুঃ করিয়া আর জীবা ছাকে শর করিয়া আর পরব্রদ্ধকে লক্ষ করিয়া কহিয়াছেন, অতএব প্রমাদ শুন্য চিত্তের দারা ঐ লক্ষ সরুপ পর ব্রহ্মেতে শর স্বরূপ জীবাছাকে বিদ্ধ করিয়া শরের ন্যায় লক্ষের সহিত, মিলিত চইবেক অর্থাৎ প্রণবের অনুষ্ঠানের দারা ক্রমে জীবকে ব্রহ্ম প্রাপ্ত করিবেক ॥

ক্ষরন্তি ,সর্বাবৈদিক্যোজুহোতি যজতি ক্রিয়া: । অক্ষরৎপ্রক্ষয়ৎজ্ঞেয়ৎ ব্রহ্ম সৈব প্রজাপতি:॥ মনু:॥

বেদোক ক্রিয়া কি হোম কি যাজন সকলই স্বভাবতঃ এবং ফলতঃ নাশকে পাইবেন কিন্তু জগতেরপতি যে ব্রহ্ম তৎস্বরূপ ওঁকারের নাশ কদাপি হয় না॥ ওঁ তৎসদিভিনির্দেশোব্রহ্মণব্রিবিধঃ মৃতঃ। ব্রাহ্মণান্তেন বেদাশ্চ ষজ্ঞাশ্চ বিহিত্যঃপুরা॥ গীতাস্মৃতিঃ॥

ওঁকার আর তৎ এবং সৃথ এই তিন প্রকার শব্দের দারা ব্রক্ষের নির্দেশ হইয়াছে সৃষ্টির প্রথমে ঐতিন প্রকারে যে পর-মান্মার নির্দেশ হয় তিনি ব্রাহ্মণ সকলকে বেদ সকলকে ও যজ্ঞ সক-লকে নির্মাণ করিয়াছেন।

বিশেষতঃ মাণ্ডুক্যোপনিষদে প্রথম অবধি শেষ পর্যান্ত কিরূপে দুর্ববলাধিকারি ব্রহ্ম জিজ্ঞাম্ব ব্যক্তিরা ওঁকারের অবলম্বনের দ্বারা পরব্রহ্মের উপাসনা করিবেন তাহা বিস্তার ও বিশেষ করিয়া কহিয়াছেন। এই উপনিষদের তাৎপর্যা এই যে জাগ্রৎ, স্বপু, মুমুপ্তি, এই তিনু অবস্থার অধিষ্ঠাতা এবং সৃষ্টি স্থিতি লয়ের কারণ যে এক অদিতীয় ইন্দ্রিয়ের অগোচর পরমাত্মা,তিনি প্রণবের প্রতিপাদ্য হয়েন। অত-এব কেবল ওঁকারের অর্থ যে চৈতন্য মাত্র পরমাত্মা তাঁহার চিন্তন পুনঃ পুনঃ কর্ত্তব্য যেহেতু বেদান্তে পাওয়া गাই-তেছেযে " আত্মা বা অরে জ্যোতব্যোমন্তব্যোনিদিধ্যাসিতব্যঃ"।

আবৃত্তিরসকৃদুপদেশাৎ ॥
বেদান্তসূত্র ॥
উপাসনাতে অনুষ্ঠান পুনঃ পুনঃ করিবেক।
জপ্যেনৈব ত্ত সংসিক্ষোৎব্রাহ্মণোনাত্র সংশ্যঃ।
কুর্যাদন্যম বা কুর্যাৎ মৈত্রোব্রাহ্মণ্উচ্যতে ॥
মনুঃ॥

প্রণৰ জপের দ্বারাই ব্রাহ্মণ মুক্তি পাইবার যোগ্য হয়েন, ইহাতে সংশয় নাই,জন্য বৈদিক কর্মকে করুন অথবা না করুন তাহাতে দোষ হয় না, যেহেজু ঐজপ কঠা ব্যক্তি সকলের মিত্র হইয়া ব্রহ্মেতে লীন হয়েন ইহাবেদে কহেন॥ যজ্ঞাদি কর্ম্মকাণ্ডে যেমন স্থান এবংকাল ইত্যাদির নিয়ম আছে সেরূপ নিয়ম সকল আত্মোপাসনায় নাই।

> যত্রৈকাগ্রতা তত্রাবিশেষাৎ॥ বেদাস্তস্ত্র৭॥

যে কোন দেশে যে কোন কালে মনের স্থিরতা হয় তথায় উপাসনা করিবেক যেহেতু কর্মের ন্যায় আজোপাসনাতে দেশ কাল দিক্ এসকলের নিয়ম নাই॥

ব্রন্ধোপাসক সর্বাদা কাম ক্রোধ লোভ ইত্যাদির দমনে যত্ন করিবেন এবং নিন্দা অসূয়া ঈর্ষা ইত্যাদি যে সকল মানস পীড়া তাহার প্রতিকারের চেন্টা সর্বাদা করিবেন।

> শমদমাদ্যুপেতঃ স্যাত্তথাপি ত তছিধেন্তদঙ্গতয়া তেয়ামবশ্যানুষ্ঠেয়আৎ ॥ বেদান্তসূত্ৰৎ ॥

জান সাধন করিতে যজাদি কর্মের অপেক্ষা করে না. জান সাধনের সময় শম দমাদি বিশিষ্ট হইবেক, যেহেতু জান সাধনের প্রতি শম দমাদিকে অন্তরঙ্গ করিয়া কহিয়াছেন। অতএব শম দমাদির অনুষ্ঠান অবশ্য কর্ত্তব্য ॥

শম অন্তরিন্দ্রিরের দমনকে কহি। দম বহিরিন্দ্রিরের নিগ্রহকে কহি। সূত্রে যে আদি শব্দ আছে তাহার তাৎপর্য্য উপরতি তিতিক্ষা সমাধান এই তিন হয়। জ্ঞান সাধনের কালে বিহিত কর্ম্মের ত্যাগকে উপরতি কহা যায়। তিতিক্ষা শব্দে সহিষ্ণুতাকে কহি। আলস্য ও প্রমাদকে ত্যাগ করিয়া বুদ্ধি বৃত্তিতে পরমাত্মার চিন্তন করাকে সমাধ্যন কহি। ভগবান্ মনুও এই ৰূপ ইন্দ্রিয় নিগ্রহকে আত্ম জ্ঞানের অন্তরক্ষ করিয়া কহিয়াছেন।

যথোক্তান্যপি কর্মাণি পরিহায় ছিজোন্তমঃ। আত্মজানে শমে চ স্যাছেদাভ্যাসেচ যক্তাবান্॥ মনুঃ॥

শাস্ত্রোক্ত যাবৎ কর্ম তাহাকে পরিত্যাগ করিয়াও ব্রাহ্মণ পরমা-ম্মোপাসনাতে আর ইন্দ্রিয় নিগ্রহেতে আর প্রণব উপনিষদাদির অস্ত্যাসেতে যতন করিবেক॥

যাহা জ্ঞান সাধনের পূর্ব্বে ও জ্ঞান সাধনের সময় অত্যাবশ্যক এবং যাহা ব্যতিরেকে জ্ঞান সাধন হয় না তাহা উপনিবদে দৃঢ় করিয়া কহিতেছেন।

> সভাষায়তনং॥ কেনশ্রুতিঃ।

জানের আলয় সতা হইরাছেন অর্থাৎ সতা বিনাউপনিষদের অর্থ সফুর্তি হয় না॥

> অশ্বমেধসহসূঞ সত্যঞ্ তুলয়। ধৃত । অশ্বমেধসহসূত্র সত্যমেক বিশিষ্যতে ॥ মহাভারত ॥

এক সহসু অথমেধ আর এক সতা এদুরের মধ্যে কে ন্যুন কে অধিক ইহা বিবেচনা করিয়াছিলেন তাহাতে এক সত্যু অগ্নমেধ অপেকা এক সতা গুরুতর হইলেন ॥

অতএব ব্রহ্ম নিষ্ঠ ব্যক্তি সত্য বাক্যের অনুষ্ঠান সর্ব্বদা করিবেন । ব্রহ্মোপাসকেরা এক সর্ব্বব্যাপি অতীন্দ্রিয় পরমেশ্বর ব্যতিরেকে অন্য কাহা হইতেও কদাপি ভয় রাখিবেন না ।

আনন্দ ব্রহ্মণোবিদ্বান্ন বিভেতি কুতন্দন ॥
টেত ত্তিরীয়োপনিষৎ ॥
আনন্দ স্বরূপ পরমাত্মাকে জানিলে কাহা হইতেও ভীত হযেন না ॥
যোব্রহ্মাণ বিদ্ধাতি পূর্বাৎযোবৈ বেদাংশ্চ প্রহিণোতি ভব্মৈ।
তৎহ দেবমাত্মবুদ্ধিপ্রকাশং মুমুকুর্বৈ শরণমহৎ প্রপদে।।
ধ্রতার্যভর:॥

যে প্রমান্তা সৃষ্টির প্রথমতঃ ব্রহ্মাকে উৎপন্ন করিয়াছেন এবং ব্রহ্মার অন্তঃকরণে যিনি সকল বেদার্থকে প্রকাশিত করি-রাছেন সেই প্রকাশ রূপ সকলের বুদ্ধির অধিষ্ঠাতা পর ব্রহ্মের শরণাপন্ন হই, যেহেতু আমি মুক্তির প্রার্থনা করি।

ন ভস্য কশ্চিৎপতির্দ্তি লোকে ন চেশিতা নৈব চ ভস্য লিঙ্কং। সকারণৎকরণাধিপাধিপোন চাস্য কশ্চিজ্জনিতা ন চাধিপঃ।। শ্বেতাশ্বতরঃ॥

পর্রক্ষের পালন কর্তা এবং তাঁহার শাসন কর্তা অন্য কেছ নাই ও তাঁহার শরীর এবং ইন্দ্রিয় নাই তিনি বিশ্বের কারণ এবং জীবের অধিপতি হয়েন আর তাঁহার কেছ জনক এবং প্রস্তু নাই।

ত্রমীয়রাণাৎপরমৎমহেয়রৎতৎদেবতানাৎপরমঞ্চ দৈবতৎ। পতিৎপতীনাৎ পরমৎ পরস্তাৎবিদাম দেবৎ ভুবনেশমীডাৎ॥ ধেতাশ্বতরঃ॥

যত ঈশ্বর আন্তেন তাঁহান্দিগের প্রম মহেশ্ব সেই প্রমান্থা হয়েন আর যত দেবতা আছেন তাঁহার্দিগের তিনি প্রম দেবতা হয়েন আর যত প্রভু আছেন তাঁহার্দিগের তিনি প্রভু আর সকল উত্তমের তিনি উত্তম হয়েন। অত্তর্র সেই জগতের ঈশ্বর প্রসকলের শ্বনীয় প্রকাশ শ্বরূপ প্রমান্থাকে আয়্রা জানিতে ইচ্ছা করি॥

## বর্ণাশ্রমাচার বিনাও জ্ঞানের সাধন হইতে পারে।

অন্তরা চান্দি তু তদ্দ্টেঃ॥ বেদান্তসূত্র ॥

বর্ণাশ্রমধর্ম রক্তিত ব্যক্তিরও ব্রহ্ম জ্ঞান সাধনে অধিকার আছে রৈক্য বাচকুবী প্রভৃতি যাঁহারা অনাশ্রমি ছিলেন তাঁহারদিগের ও জ্ঞানোৎপত্তি হইয়াছে এমত বেদে দেখা যাইতেছে।

> সর্বর্ধর্মান্ পরিভাজা মামেকৎ শরণৎব্রজ। অহৎত্রাৎসর্বপাপেভ্যোমোক্ষ্যিয়ামি মা শুচ॥ গীতা॥

বর্ণাশ্রম বিহিত সকল ধর্মকে পরিত্যাগ করিয়া আমার শরণাপন্ন হও আমি তোমাকে সকল পাপ হইতে মুক্ত করিব, শোকাকুল হইও না ॥ এই গীতার বচনের দ্বারা ও ইহা নিষ্পন্ন হইতেছে যে উপাসনাতে বর্ণাশ্রম ধর্মের নিতান্ত অপেক্ষা নাই তথাপি বর্ণাশ্রমাচার ত্যাগী যে উপাসক তাহা হইতে বর্ণাশ্রমা-চার বিশিক্ট উপাসক শ্রেষ্ঠহয়।

> অতন্ত্রিতরজ্জায়োলিঙ্গাচ্চ॥ বেদান্তসূত্র৭॥

আশ্রম ত্যাগ হইতে আশ্রমেতে স্থিতি শ্রেষ্ঠ হয় হৈছেতু আশ্রমির শীঘু জানোৎপত্তি হয় এমত শ্রুতিতে কহিয়াছেন।

যে কোন ব্যক্তি বুদ্ধির অধিষ্ঠাতা যে চৈতন্য মাত্র সর্ব্বব্যাপী পরমাত্মা তাঁহাকে নিরবলম্বে অথবা ওঁকারের অবলম্বনের দ্বারাচিন্তন করেন সেই ব্যক্তির নাম ৰূপ বিশিষ্ট অন্যকে পরমাত্মা বোধ করিয়া আরাধনা সর্বদা অকর্ত্তব্য।

> ন প্রতীকেন হি সঃ॥ বেদান্তসূত্র৭॥

বিকার ভূত যে নাম রূপ তাহাতে প্রমান্মার বোধ করিবেক না যেহেতু এক নাম রূপ অন্য নাম রূপের আত্মা হইতে পারে না॥

> আত্মেভ্যেবোপাদীত ॥ বৃহদার্ণ্যকশ্রুতিঃ॥ কেবল আত্মারই উপাদনাকরিবেক।

আত্মানমেব লোকমুপাদীত ॥"
বৃহদার্ণ্যকশ্রতিঃ ॥
বৃহদার্ণ্যকশ্রতিঃ ॥
ব্রান স্বরূপ আত্মারই উপাদনা করিবেক ॥
ব্রস্য হ ন দেবাশ্চ নাভূত্যা ঈশতে আত্মাহেযাৎ দ ভবতি যোহন্যাৎ দেবতামুপাস্থে অন্যোহ্সাবন্যোহ্মস্থি ন দ বেদ যথা প্রারেবৎস দেবানাৎ॥

বৃহদারণ্যকঞ্জিঃ॥

ব্রহ্ম নিষ্ঠ ব্যক্তির অনিষ্ট করিতে দেবভারাও পারেন না যেহেডু সেই ব্যক্তি দেবভাদিগেরও আরাধ্য হয় আর যে কোন ব্যক্তি আত্মা সিন্ন অন্য কোন দেবতার উপাসনাকরে আর কহে যে এই দেবতা অন্য আমি অন্য হই দে অভান ব্যক্তি দেবতাদিগের পশ্ব মাত্র হয় ॥

নাম ৰূপ বিশিষ্টকে ব্ৰহ্ম করিয়া বর্ণন যেখানে দেখি বেন সেই বর্ণনকে কণ্পনা মাত্র জানিবেন।

> ব্ৰহ্মদৃ**ফিকৃৎ**কৰ্ষাৎ॥ বেদান্তসূত্ৰ**ং॥**

আদিত্যাদি যাবৎ নাম রুপেতে ব্রহ্মের আরোপ করিতে পারে কিন্ত ব্রহ্মেরে আদিত্যাদির কম্পনা করিবেক না যেতেতু আদিত্যাদি যাবৎনাম রূপ হইতে সক্রপ পরব্রহ্ম উৎকৃষ্ট হয়েন যেমন লোকেতে আরোপিত করিয়া রাজার দাস বর্গে রাজ বুদ্ধি করিতে পারে কিন্তু রাজাতে দাস বৃদ্ধি করিবেক না।

নাম ৰূপ উপাধি বিশিষ্টের উপাসনা করিয়া নিরুপাধি হইবার বাসনা কদাপি করিবেন না যেহেতু আত্মজ্ঞান বিনা নিরুপাধি হইবার অন্য কোন উপায় নাই।

অপ্রতীকালম্নান্নয়তীতি বাদ্রায়ণঃ উভয়থা অদোষাৎ তৎক্রতুশ্চ ॥
বেদান্তসূত্র ॥

অবয়বের উপাসক ভিন্ন যাঁহারা পরব্রজ্ঞার উপাসনা করেন তাঁহার দিগকে অমানব পুরুষ ব্রহ্ম লোকে লইয়া যান ইহা বেদব্যাস কহেন যেহেতু দেবতাদিগের উপাসক আপন আপন উপাস্য দেবতাকে প্রাপ্ত হয়েন আর ব্রজ্ঞোপাসক ব্রহ্ম লোক গতি পূর্কক পরব্রহ্মকে প্রাপ্ত হয়েন॥

> অসুর্যানাম তে লোকাঃ অন্ধেন তমসাবৃতাঃ। তাংস্তে প্রেত্যাভিগচ্ছত্তি যে কে চাত্মহনোজনাঃ॥ বাজসনেয়সংহিতোপনিষৎ॥

প্রমান্থার অপেক্ষা করিয়া দেবাদি ও সকল অসুর হয়েন তাঁহার দিগের লোককে অসুর্যা লোক কহি সেই দেবতা অবধি করিয়া দ্বাবর পর্যান্ত লোক সকল অজান রূপ অন্ধকারে আবৃত আছে সেই সকল লোককে আত্মহাতি অর্থাৎ আত্ম জান রহিত ব্যক্তি সকল শুভাশুভ কর্মানুসারে এই শরীরকে তাাগ করিয়া প্রাপ্ত হয়েন অর্থাৎ শুভ কর্মা করিলে উত্তম লোককে পায়েন আরু অশুভ কর্মা করিলে অধম লোককে পায়েন এই রূপে ভূমণ করেন মুক্তি প্রাপ্ত হয়েন না॥

যত্র নান্যৎপশ্যতি নান্যচ্ছণোতি নান্যদ্বিজানাতি সভূমা

যত্রান্যৎ পশ্যতান্যচ্ছণোতান্যদ্বিজানাতি তদপ্পৎ যোকৈ ভূমা
তদমূত্ৎঅথ যদপ্পৎ তমাৰ্গ্রহণভূমাতেকে বিজিজাদিতবাঃ॥

र्वादन्त्रांशाः॥

ঘে ব্রহ্ম তত্তের দর্শন যোগ্য এবং শ্রবণ যোগ্য ও জ্ঞানগম্য কোন বস্থ নাই তিনিই সর্ক ব্যাপক অপরিচ্ছিন্ন প্রমায়। হয়েন আর যাহাকে দেখা যায় ও শুনা যায় ও জানা যায় সে পরিমিত অতএব সে অপ্প সূত্রাং সর্কব্যাপী প্রমেশ্বর নহে এই নিমিত্ত যিনি অপরিচ্ছিন্ন সর্কব্যাপী প্রমায়া তিনি অবিনাশী আর যে পরিমিত সে বিনাশী অতএব ক্বেল অপরিচ্ছিন্ন অবিনাশি প্রমাত্মাকেই জানিতে ইচ্ছা করিবেক।

ইহ চেদবেদীদথ্যভামস্তি ন চেদিহাবেদীন্মহতী বিনফিঃ॥
ভলবকারশ্রভিঃ॥

এই মনুষা দেহেতে ব্রহ্মকে পূর্বোক্ত প্রকারে যে ব্যক্তি জানে তাহার ইহ লোকে প্রার্থনীয় সুখ আর পরলোকে মোক্ষ এই দুই সভ্য হয় আর এই মনুষ্য শরীরে পূর্বোক্ত প্রকারে ব্রহ্মকে যে না জানে তাহার অভ্যন্ত ঐহিক পারবিক ক্লেশ হয়।

যে কোন বস্তু চক্ষুর্গোচর হয় সে অনিত্য এবং অস্থায়ী ও পরিমিত অতএব পরমাত্মা ৰূপ বিশিষ্ট হইয়া চক্ষুর্গোচর হয়েন এমত অপবাদ পরমেশ্বরকে দিবেন না, তাঁহার জন্ম হইয়াছে এমত অপবাদ ও দিবেন না, তাঁহার কাম, কোধ, লোভ, মোহ আছে এবং তিনি স্ত্রী সংগ্রহাঁও যুদ্ধ বিগ্রহাদি করেন এমত অপবাদ ও দিবেন না।

> নিক্ষার নিক্ষিত্রং শাস্তৎনিরবদ্যৎনির শ্বনৎ ॥ শ্বেতাশতরঃ॥

্ অবয়ব শুন্য ব্যাপার রহিত রাগ ছেষ শুন্য নিন্দা রহিত এবং উপাধি শুন্য পরমেশ্বর হয়েন।

অশব্দস্পর্শমরপমব্যয়ৎ তথাহরসংনিত্যমগদ্ধবচ্চ য়ৎ ॥ কঠোপনিষ্ধ ॥ প্রব্রেক্তে শব্দ সপর্শ রূপ রূস গদ্ধ এ স্ব প্রণ নাই তিনি ছাস বৃদ্ধি শুনা নিতা হয়েন ॥

> তে যদস্তরা তদুবা। ছান্দোগ্যঃ।

নাম রূপের ভিন্ন ব্রহ্ম হয়েন॥ অরূপবদেব হি তৎপ্রধানজ্ঞাৎ॥

বেদান্ত সূত্ৰ৭॥

ব্রহ্ম কোন প্রকারে রূপ বিশিষ্ট নহেন যেহেতু নির্গুণ প্রভিপাদক শ্রুতির সর্বাধা প্রাধান্য হয় ।

প্রতিমাদিতে পরমেশ্বরের উপাসনা ব্রহ্ম জ্ঞানিরা করি-বেন না।

ন তদ্য প্রতিমা অন্তি॥
'শ্বেতাশ্বতর শ্রুতিঃ॥
দেই প্রমেশ্বরের প্রতিমানাই।
সমোহন্যমাত্মনঃ প্রিয়ৎকুবাণৎক্রয়াৎ প্রিয়ৎরোৎদ্যতীতি ঈশ্ববোহ তথৈব দ্যাৎ॥

বুহদার্ণ্যক শ্রুতি:॥

যে ব্যক্তি প্রমাত্মা ভিন্নকে প্রিয় কহিয়া উপাসনা করে ডাহার প্রতি আত্মোপাসক কহিবেন যে তুমি প্রমাত্মা ভিন্ন অন্যকে প্রিয় জানিয়া উপাসনা করিতেছ অভএব তুমি বিনাশকে পাইবে যেতেতু এরূপ উপদেশ করিতে ব্রহ্ম নিষ্ঠ ব্যক্তি সমর্থ হয়েন অভএব উপদেশ দিবেন ॥

> ষোমাৎসর্কেষু ভূতেষু সস্তমাত্মানমীশ্বর ॥ হিজ্ঞার্চাৎস্তজতে মৌঢ্যাৎ সন্মন্যের জুহোতি সঃ॥ গ্রীভাগরতৎ॥

দর্ম ভূত ব্যাপী আত্মার স্বরূপ ঈশ্বর যে আমি আমাকে যে ব্যক্তি ভাগে করিয়া মুদ্তা প্রযুক্ত প্রতিমাতে পূজা করে দে কেবল ভক্ষেতে ছোম করে।

় যে স্থলে সোপাধি উপাসনার বিধান আছে তাহাকে অপরা বিদ্যা করিয়া জানিবেন।

ছে বিদ্যে বেদিভব্যে ইতি হ স্ম যছুক্ষবিদোবদস্তি পরাটেচ-বাপরা চ ভত্রাপরাঞ্চগ্রেদোযজুর্ব্বেদঃ সামবেদোহর্থব্ববেদঃ শিক্ষাকশ্পোব্যাকরণৎ নিরুক্তৎ ছন্দোজ্যোভিষমিতি অথ পরা ষয়া তদক্ষরমধিগম্যতে যন্তদদ্শ্যমগ্রাহ্মিত্যাদি॥

মুওকোপনিষৎ॥

বিদ্যা দুই প্রকার হয় জানিবে ব্রক্ষজানিরা কহেন এক পরা বিদ্যা দ্বিতীয় অপরা বিদ্যা হয় তাহার মধ্যে প্রগ্নেদ যজুর্কেদ সামবেদ অথ-ক্রবেদ শিক্ষা কম্প ব্যাকরণ নিরুক্ত ছন্দঃ আর জ্যোতিষ এদকল অপরা বিদ্যা হয়, আর পরা বিদ্যা তাহাকে কহি যাহার দ্বারা অক্ষর অবৃশ্য ইন্দ্রিরের অগোচর যে পরবৃদ্ধ তাঁহাকে জানা যায়॥

শ্রেয়শ্চ প্রেয়শ্চ মনুষ্যমেতঃ তৌ দম্পরীত্য বিবিনক্তি ধীরঃ। শ্রেমোহি ধীরোং ভিপ্রেয়ংসোবৃণীতে প্রেয়োমন্দোযোগক্ষেমাদৃণীতে ॥

कठेवली ॥

শ্রেয়: আর প্রেয়: মনুষ্যকে প্রাপ্ত হয়েন । এই দুই কে প্রাপ্ত হইয় ইহার মধ্যে কে উত্তম কে অধম ইহাধীর ব্যক্তি বিবেচনা, তরিষা প্রেয়ের অনাদর পূর্বক শেয়কে আশ্রয় করেন, আর মন্দ ব্যক্তি শরীরের সুখ নিমিত্তে প্রেয়কে অবলম্বন করেন ॥

শান্ত্রে কহিয়াছেন '' অধিকারিবিশেষেণ শাস্ত্রাণু্যক্রান্যশেষতঃ '' অধিকারি প্রভেদেতে শান্ত্রে নানা প্রকার
বিধি উক্ত হইয়াছে অর্থাৎ যে ব্যক্তির পরমায় তত্ত্বে কোন
মতে প্রীতি নাই এবং যে সর্বাদা অনাচারে রত হয় তাহাকে
অঘোর পথের আদেশ করেন তদনুসারে সেই ব্যক্তি কহেযে,
'' অঘোরান্নপরোমন্ত্রঃ '' অঘোর মন্ত্রের পর আর নাই।
আর যেব্যক্তি পরমার্থবিষয়ে বিমুখ এবং পানাদিতে রত
তাহার প্রতিবামাচারের আদেশ করেন এবং সে কহে যে,
'' অলিনা বিন্দুমাত্রেণ ত্রিকোটিকুলমুদ্ধরেং '' বিন্দুমাত্র
ফাদিরার দ্বারা তিন কোটি কুলের উদ্ধার হয়। আর যে
ব্যক্তির পরমেশ্বর বিষয়ে শ্রেদ্ধানা হইয়া স্ত্রী স্বখাদি বিষয়ে

দর্বদা আকাজ্কা হয় তাহার প্রতি ক্রী পুরুষের ক্রীড়া ঘটিত উপাদনার উপদেশ করিয়াছেন এবং দে কহে যে, "বিক্রীড়িতং ব্রঙ্গবধূভিরিদঞ্চ বিফোঃ শুদ্ধান্বিতোহনুশূণু- য়াদথবর্ণয়েদ্যঃ ইত্যাদি।" যে ব্যক্তি ব্রজবধূদিগের সহিত শ্রীকৃষ্ণের এই ক্রীড়াকে শ্রদ্ধান্বিত হইয়া শ্রবণ করে এবং বর্ণন করে সে ব্যক্তির শ্রীকৃষ্ণেতে পরম ভক্তি হইয়া অন্তঃকরণের দুঃখ স্বরায় নিবৃত্ত হয়। আর যাহার হিংসাদি কর্ম্মেতে মতি হয় তাহার প্রতি ছাগাদি বলিদানের উপদেশ করিয়াছেন, এবং দে কহে যে "স্বমেকমেকমুদরা তৃপ্তা ভবতি চপ্তিকা ইত্যাদি।" মেষের রুধির দান করিলে এক বংসর পর্যান্ত ভগবতী প্রীতা হয়েন।

এসকল বিধির তাৎপর্য্য এই যে আত্মতত্ত্ব বিমুখব্যক্তি সকল যাহারদিগের স্বভাবতঃ অশুচি ভক্ষণে মদিরা পানে স্ত্রী পুরুষ ঘটিত আলাপে এবং হিংসাদিতে রতি হয় তাহারা নাস্তিক রূপে এসকল গহিত কর্মানা করিয়া পূর্ব্ব লিখিত বচনেতে নির্ভর করিয়া ঈশ্বরোদ্দেশে এ সকল কর্মা যেন করে, যেহেতু নাস্তিকতার প্রাচুর্য্য হইলে জগতের অত্যন্ত উৎপাত হয় নতুবা যথা রুচি আহার বিহার হিংসা ইত্যাদির সহিত পরমার্থ সাধনের কি সম্পর্ক আছে ?

যামিমাৎপুস্পিতাৎবাচৎ প্রবদন্ত্যবিপশ্চিতঃ। বেদ্বাদরতাঃপার্থ নান্যদন্তীতিবাদিনঃ॥ কামাআনঃস্বর্গপরাজঅকর্মফলপ্রদাৎ। ক্রিয়াবিশেষবন্থলাৎভৌগৈর্যগতিৎ প্রতি॥ ভৌগৈর্যগ্রপ্রকলানাৎ তয়াপত্বতচেত্সাৎ। ব্যবসায়াভ্রিকা বুদ্ধিঃ সমাধৌন বিধায়তে॥ গীতা॥ ঘে মুদ্ ব্যক্তি সকল বেদের ফল শ্রুতি বাক্যে রত হইয়া আপাততঃ
প্রিয়নারী যে ঐ ফল শ্রুতি বাক্য তাহাকেই প্রমার্থ সাধক করিয়া
কহেন আর কহেন যেইহার পর অন্য ঈশ্বরতক্তর নাই,ঐ সকল কাম
নাতে আকুলিত চিত্ত ব্যক্তিরা দেবতার স্থান যে স্বর্গ তাহাকে পর্ম
পুরুষার্থ করিয়া জানেন আর জন্ম ও কর্ম ও তাহার ফল প্রদান
করে এবং ভোগ ঐশ্বর্যার লোভ দেখায় এমত রূপ নানা ক্রিয়াতে
পরিপূর্ব যে সকল বাক্য আছে এমত বাক্য সকলকে প্রমার্থ
সাধন কহেন, অতএব ভোগ ঐশ্বর্যাতে আসক্ত চিত্ত এমত রূপ
ব্যক্তি সকলের প্রমেশ্বরে চিত্তের নিষ্ঠা হয় না, আর ইহাও জানা
কর্ম্বর্য যে যে শান্ত্রে ঐ সকল আহার বিহার ও হিৎসা ইত্যাদির
উপদেশ আছে সেই সকল শান্ত্রেই সিদ্ধান্তের সময় অঙ্গীকার করেন
যে আত্ম জান ব্যতিরেকে অন্য যে উপদেশ সে কেবল লোক রঞ্জন
মাত্র॥

তব্মাদিত্যাদিকৎকর্ম লোকর-গ্রনকারণৎ। মোক্ষস্য কারণৎবিদ্ধি তত্ত্বজানৎকুলেশ্বরি॥ কুলার্ণবৎ॥

অতএব এ সকল কর্ম লোক রশ্বনের কারণ হয় কিন্তু কে দেবি মোকের কারণ ভরুজানকে জানিবে ॥

> আহারস্থমক্লিফী যথেফীহারতুন্দিলাঃ। ব্রহ্মজানবিহীনাশ্চ নিষ্কৃতিংতে ব্রজম্ভি কিং॥ মহানির্বাণ্ডন্ত্রং॥

যাঁহার। আহার নিয়মের দারা শরীরকে ক্লিফী করেন কিয়া যাঁহারা যথেষ্ট আহার দারা শরীরকে পুষ্ট করেন ওাঁহারা যদি বুল্ল জ্ঞান ছইতে বিমুখ হণেন তবে কি নিষ্কৃতি পাইতে পারেন? অর্থাৎ ভাঁহারদিগের কদাপি নিষ্কৃতি হয় না।

গৃহস্থ যে ব্রক্ষোপাসক তাঁহারদিগের বিশেষ ধর্ম এই যে পুত্র ও আত্মীয়বর্গকে জ্ঞানোপদেশ করেন এবং জ্ঞানির নিকট যাইয়া জ্ঞান শিক্ষার নিমিত্ত যত্ন করেন।

আচার্য্যকুলাৎ বেদমধীত্য যথাবিধানং প্রবােঃ কর্মাতিশেষে গাভিনমাবৃত্য কুটুমে খাচৌ দেশে বাধ্যায়মধীয়ানঃ ধার্মিকান্ বিদ্ধদায়নি নক্ষেক্সিয়াণি সংপ্রতিষ্ঠাপ্যাহিৎসন্ সর্কস্তুতান্য-

ন্যত্র তীর্থেভ্যঃ দ্থালের বর্ত্তান্যুম ব্রহ্ম ব্রহ্ম বিদ্যুম বিদ্যুম

গুল শুশ্রামা করিয়া যে কাল অবশিষ্ট থাকিবেক সেই কালে যথাবিধি নিয়ম পূর্ব্ধক আচার্য্যের নিকটে অর্থ সহিত বেদাধ্যয়ন করিয়া গুলুকুল হইতে নিবৃত্ত হইয়া বিবাহ করিবেক পরে গৃহাজ্রমে থাকিয়া পবিত্র স্থানে যথাবিধি অবস্থিতি করিয়া বেদাধ্যয়ন পূর্ব্ধক পুশ্র ও শিয়াদিকে জানোপদেশ করিতে থাকিবেক, এবং প্রমাস্থাতে সকল ইন্দ্রিয়কে সংযোগ করিয়া আবশ্যকতা ব্যতিরেকে হিংসা করিবেক না এইপ্রকারে মৃত্যু পর্যান্ত এইরূপ কর্মা করিয়া বন্ধাক প্রাপ্তি পূর্বক পর ব্রন্ধেতে লীন হয় তাহার পুনর্বার জন্ম হয় না॥

শৌনকোহ বৈ মহাশালোহঙ্গিরসং বিধিবদুপসন্নঃপপ্রচ্ছ ক্সিনুভগবোবিভাতে সর্কমিদ্থ বিভাতৎ ভবতীতি ॥ • মুণ্ডকোপনিষৎ ॥

মহা গৃহস্থ যে শৌনক তিনি ভরদ্বাজের শিষ্য যে অঙ্গিরা মুনি তাঁহার নিকটে বিধিপূর্দ্ধক গমন করিয়া প্রশ্ন করিলেন যে কাহাকে জানিলে হে ভগবান্ দকলকে জানা যায় ।

এই ৰূপ ছান্দোগ্য প্রভৃতি উপনিষদে অনেক আখ্যা-য়িকাতে পাইবেন, যে ব্রহ্ম নিষ্ঠ গৃহস্থ সকল অন্য হইতে উপদেশ লইয়াছেন, এবং অন্যকে জ্ঞানোপদেশ করিয়া-ছেন।

> তদ্বিদ্ধি প্রণিপাতেন পরিপ্রশ্নেন দেবয়া। উপদেক্ষান্তি তে জানৎ জ্ঞানিনস্তক্তদর্শিনঃ॥ গীতা॥

হে অর্জ্রন সেই জানকে তুমি জানির নিকটে যাইরা প্রণিপাত এবং প্রশ্ন ও সেবার দ্বারা জানিবে সেই ততাদর্শি জানি সকল ভোমাকে সেই জানের উপদেশ করিবেন ।

ব্রন্ধকে আমি জানিব এই ইচ্ছা যখন ব্যক্তির হইবেক।
তথন নিশ্চয় জানিবেন যে সাধন চতু ফয় সেব্যাক্তর ইহ ।
জন্মে অথবা পূর্বে জন্মে অবশ্যই হইয়াছে।

## ঐহিকমপ্যপ্রস্তুতপ্রতিবন্ধে তদ্দর্শনাৎ ॥ বেদাগুদুত্রং ॥

যদি প্রতিবন্ধক না থাকে তবে যে জন্মে সাধন চতুইটয়ের অনুষ্ঠান করে সেই জন্মেতেই জানের উৎপত্তি হয় আর যদি প্রতিবন্ধক থাকে তবে জন্মান্তরে জান হয় যেহেতু বেদে কহিতেছেন যে গর্ভস্থিত বামনদেবের জান জন্মিয়াছে আর গর্ভস্থিত ব্যক্তির সাধন চতুইটয় পূর্বজন্ম ব্যতিরেকে ইহ জন্মে সম্ভাবিত নহে।

জ্ঞান দাতা গুরুতে অতিশয় শ্রদ্ধা রাখিবেন কিন্তু শাস্ত্রে কাহাকে গুরু কহেন তাহা আদৌ জানা কর্ত্তব্য হয় যেহেতু প্রথমতঃ স্বর্ণ না জানিলে স্বর্ণের যত্ন করিতে কহা বৃথা হয়।

তদ্বিজ্ঞানার্থৎ স প্রক্রমেবাভিগচ্ছেৎ সমিৎপাণিঃ

**था**बिर॰ ब्रक्तिके॰।

মুওকোপনিষদ্॥

জানাকাজ্ফী ব্যক্তি ব্রহ্মকে জানিবার নিমিত্ত বিধি পূর্বক বেদ-জ্ঞাতা ব্রহ্মজানি প্রকৃর নিকটে যাইবেক।

এবং গুৰুর প্রণাম মন্ত্রেই গুৰু কি ৰূপ হয়েন তাহা ব্যক্তই আছে তাহাতে মনোযোগ করিবেন।

> অ ২ ওম ওলাকার ৭ ব্যাপ্ত ৭ চেন চরাচর ৭। তৎপদ ৭ ব শিত ৭ বেন ত সৈ প্রী প্রবের নমঃ॥

বিভাগ রহিত চরাচর ব্যাপী যে ব্রহ্মতন্তর তাঁহাকে যিনি উপদেশ করিয়াছেন দেই প্রক্রুসে প্রণাম করি।

কিন্তু চরাচরের একদেশস্থ আকাশের অন্তর্গত পরিমি-তকে যিনি উপদেশ করেন তাঁহাতে ঐ লক্ষণ যায় কি না ইহা কেন না বিবেচনা করেন ?

> প্তরবোবহবঃসন্তি শিষ্যবিত্তাপহারকাঃ। দুর্লভঃসদ্মুরুর্দেবি শিষ্যসন্তাপহারকঃ॥ তন্ত্র\॥

শিষ্যের বিত্তকে হরণ করেন এমত গুরু অনেক আছেন কিন্তু এমত গুরু দুর্লন্ত যিনি শিষ্যের সম্ভাপ অর্থাৎঅক্তানতাকে দূর করেন।

ব্রক্ষোপাসক ঘ্যক্তিরা জ্ঞান সাধনের সময় এবং জ্ঞানোৎ
পত্তি হইলে পরে ওলৌকিক তাবৎ ব্যাপারকে যথা বিহিত্ত
নিষ্পান্ন করিবেন। গুরুলোকের তুটি এবং আত্মরক্ষা ও
পরোপকার যথা সাধ্য করিবেন। ইন্দ্রিয়ের নিগ্রহ অর্থাৎ
ইন্দ্রিয় সকল বলবান্ হইয়া যাহাতে আপনার ও পরের
পীড়া জন্মাইতে না পারে এমত যত্ন সর্বাদা করিবেন কিন্তু
অন্তঃকরণে সর্বাদা জানিবেন যে এই প্রপঞ্চময় জগতের
ভিন্ন ভিন্ন পদার্থ সকল কেবল সদ্ধপ পর্মাত্মাকে আশ্রয়
করিয়া সত্যব্ধপে প্রকাশ পাইতেছে।

বহির্ব্ব্যাপারসংরু শ্রেছিদিসংকম্পরজিতঃ। কর্ত্তাবহিরকর্ত্তান্তরেবংবিহর রাঘব॥ যোগবাশিষ্ঠঃ॥

বাছেতে ব্যাপার বিশিষ্ট হইয়া কিন্তু মনেতে সৎকম্প বর্জিত হইয়া আর বাহেতে আপনাকে কর্ত্তা দেখাইয়া আর অন্তঃকরণে আপনাকে অকর্ত্তা জানিয়া হে রাম লোক যাত্রা নির্বাহ করহ।

## একমেবাদ্বিতীয়ৎ

P606 \* 2039

মহাত্মা শ্রীযুক্তরাজা রামমোহন রায় কৃতএন্থের চূর্ণক i

৯ বৈশাখ ১৭৬৬ শক

কলিকাতা



ভব্ববোধিনা সভার যন্ত্রালয়ে মুদ্রিভ হইল ॥

ভট্টাচার্য্য আপনার গ্রন্থের প্রথম পত্রে লেখেন যে এ এম্ব কোন ব্যক্তির কাম্পনিক বাক্যের খণ্ডনের জন্যে লেখা যাইতেছে এমত কেহ যেন মনে না করেন কিন্তু বেদান্ত শাস্ত্রে লোকের অনান্তা না হয় কেবল এই নিমিত্তে বেদান্ত শাস্ত্রের সিদ্ধান্ত সজ্জেপে লেখা গেল, এবং ভট্টা-চার্য্য ঐ এন্থের সমাধ্যিতে তাহার নাম বেদান্তচক্রিকা রাখিয়াছেন। ইহাতে এই সমূহ আশক্ষা আমারদিগের হইতেছে যে যে ব্যক্তি বেদান্ত শাস্ত্রের মত পূর্ব্ব হইতে না জানেন এবং ভট্টাচার্য্যের পাণ্ডিত্যে বিশ্বাস রাথেন তিনি বেদান্তের মত জানিবার নিমিন্ত ঐ গ্রন্থ পাঠ করিতে পারেন তখন স্থতরাং দেখিবেন যে বেদান্তচন্দ্রিকার প্রথম শ্লোকে কলিকালীয় তাবৎ ব্রহ্মবাদির উপহাসের দারা মঙ্গলাচরণ করিয়াছেন এবং পরে পরে '' অশ্বচিকিৎসা '' " গোপের শ্বশুরালয় গমন " " ইতোভ্রম্বস্ততোন্টঃ " " চালে ফলতি কুগাওং" " হাটারি বাজারি কথানয় " "রোজা নমাজ?" ইত্যাদি নানা প্রকার ব্যঙ্গও দুর্ব্বাক্য কথনের দ্বারা গ্রন্থকে পরিপূর্ণ করিয়াছেন ইহাতে ঐ পাঠ কর্ত্তার চিত্তে সন্দেহ হইতে পারে যে সে বেদান্ত কেমন পরমার্থ শাস্ত্র যাহার চন্দ্রিকাতে এই সকল ব্যঙ্গ বিদ্রূপ দুর্ব্বাক্য লেখা দেখিতেছি, যেগ্রন্থের সক্তেমপে চন্দ্রিকা এই

ৰূপ হয় তাহার মূল গ্রন্থ বা কি প্রকার হইবেক ? কিন্তু সেই ব্যক্তি যদি স্থবোধ হয়েন তবে অবশ্যই বিবেচনা করি-বেন যে প্রসিদ্ধ ৰূপে শুনা যায় বেদান্ত শাস্ত্রের উপদেশ এইযে কীট পর্যান্তকেও ঘৃণা করিবেক না কিন্তু এবেদান্ত, চন্দ্রিকাতে তাহার বিপরীত দেখা যাইতেছে অতএব তিনি বেদান্তে অপ্রাদ্ধা না করিয়া চন্দ্রিকাতেই অপ্রামাণ্য করিবেন।

আমারদিগের সম্বন্ধে যে ব্যঙ্গ বিদ্রূপ দুর্ব্বাক্য ভটাচার্য্য লিখিয়াছেন তাহার উত্তর না দিবার কারণ আদৌ
এই যে পরমার্থ বিষয় বিচারে অসাধু ভাষা এবং দুর্ব্বাক্য
কথন সর্ব্বথা অযুক্ত হয়়, দিতীয়তঃ আমারদিগের এমত
রীতিও নহে যে দুর্ব্বাক্য কথন বলের দ্বারা লোকেতে
জয়ি হই, অতএব ভটাচার্য্যের দুর্ব্বাক্যের উত্তর প্রদানে
আমরা অপরাধিরহিলাম।

বাজসনেয়সংহিতোপনিষদের ভাষা বিবরণের ভূমিকা প্রভৃতিতে আমরা যাহা যাহা লিথিয়াছি তাহাকে ভট্টাচার্য্য আপনার বেদান্তচন্দ্রিকার স্থানে স্থানে অঙ্গীকার করিয়া এবং ব্রহ্মকে এক ও বিশেষ রহিত বিশ্বাত্মা ও তাঁহার বিশেষ জ্ঞান নির্ব্রাণ মুক্তির প্রতি কারণ এবং ব্রহ্মাদি দুর্গাদি ও যাবৎ নাম রূপ চরাচর কেবল ভ্রম মাত্র কহিয়া এখন আপনার পূর্ব্ব লিথিত বাক্যের বিরুদ্ধ এবং বেদান্তাদি সর্ব্ব শাস্ত্রের ওবেদ সন্মত যুক্তির বিরুদ্ধ যাহা কেবল আপনার-দিগের লৌকিক লাভের রক্ষার নিমিন্ত লিথিয়াছেন তাহার বিবরণ লিথিতেছি। ভট্টাচার্য্য বেদান্তচন্দ্রিকাতে লিখেন যে পরমাত্মার দেহ আছে। পরমাত্মাকে দেহ বিশিষ্ট বলা প্রথমতঃ সকল বেদকে তুচ্ছ করা হয়। তাহার কারণ এই বেদান্ত সূত্রে স্পাষ্ট কহিতেছেন।

> অরূপবদেব হি তৎপ্রধানত্তাৎ॥ বেদাম্বসূত্রৎ॥

ব্রহ্ম কোন মতে রূপ বিশিষ্ট নহেন যেহেতু নিপ্ত'ণ প্রতিপাদক শ্রুতির দর্মথা প্রাধান্য হয়॥

তে যদন্তরা তদুক্ষ॥
বেদান্তসূত্র ॥
ব্রহ্ম নাম রূপের ভিন্ন হয়েন॥
আহ হি তম্মাত্র ॥
বেদান্তসূত্র ॥

বেদেতে ব্রহ্মকে চৈত্র মাত্র করিয়া কহিয়াছেন ॥

দাক্ষাৎ শ্রুতির মধ্যে ও প্রাপ্ত হইতেছে।

অশক্ষমপার্শমরূপমব্যয়মিত্যাদি। কঠোপনিষৎ॥ স্বাহ্যভ্যন্তরোহজঃ। মুগুকোপনিষৎ॥

তলবকারোপনিষদের চতুর্থ মন্ত্র অবধি অন্টম মন্ত্র পর্যান্ত এই দৃঢ় করিয়া বারষার কহিয়াছেন যে বাক্য মনঃ চক্ষুঃ ইত্যাদির অগোচর যিনি তিনিই ব্রহ্ম হয়েন, উপাধি বিশিষ্ট যাহাকে লোকে উপাসনা করে সে ব্রহ্মনহে, এবং ভগবান্ শঙ্করাচার্য্য তলবকার উপনিষদের ভাষ্যেতে চতুর্থ মন্ত্রের অবতরণিকাতে স্পষ্টই কহিয়াছেন যে লোক প্রসিদ্ধ বিষ্ণু মহেশ্বর ইন্দ্র প্রাণ ইত্যাদি ব্রহ্ম নহেন কিন্তু ব্রহ্ম কেবল টৈতেন্য মাত্র হয়েন। ব্রহ্ম রূপ বিশিষ্ট কদাপি নহেন ইহাতে বেদের এবং বেদান্ত সূত্রের এবং ভাষ্যের কিঞ্চিৎ কিঞ্চিৎপ্রমাণ লেখা গেল ইহার কারণএই, ভট্টাচার্য্য বেদ শান্ত্রে ও ব্যাসাদি মুনিদিগের বাক্যে ও ভগবান্ শঙ্করা-চার্য্যের বাক্যে প্রামাণ্য রাখেন এমত ভূাঁহার লিপির স্থানে স্থানে পাওয়া যায়। ব্ৰহ্মকে ৰূপ বিশিষ্ট কহা সৰ্ব্বথা বেদ সন্মত যুক্তিরও বিরুদ্ধ, কারণ যথন মূর্ত্তি স্বীকার কি ধ্যানে কি প্রত্যক্ষে করিবে সে যদি অত্যন্ত বৃহদাকার হয় তথাপি আকাশের মধ্য গত হইয়া পরিমিত এবং আকাশের ব্যাপ্য অবশ্য হইবেক, কিন্তু ঈশ্বর দর্ব্ব ব্যাপী হয়েন কোন মতে পরিমিত এবং কাহারও ব্যাপ্য নহেন। যদি কহেন ব্রহ্ম বস্তুতঃ অমূর্ত্তি বটেন কিন্তু তাঁহার সর্ব্ব শক্তি আছে, অতএব তিনি আপনাকে সমূর্ত্তি করিতে পারেন। ইহার উত্তর এই জগতের সৃষ্ট্যাদি বিষ্য়ে ব্রহ্ম সর্বাশক্তিমান্ বটেন কিন্তু তাঁহার আপনার স্বৰূপের নাশ করিবার শক্তি তাঁহার আছে এমত স্বীকার করিলে জগতের ন্যায় ব্রহ্ম হইতে ব্রহ্মের নাশ হওনের সম্ভাবনা স্বতরাং স্বীকার করিতে হয়, কিন্তু মাহার নাশ সম্ভব সে ব্রহ্ম নহে অতএব জগতের বিষয়ে ব্রহ্ম সর্ব্ব শক্তিমান্ হয়েন আপনার স্বৰূপের নাশে শক্তিমান্ নহেন এই নিমিত্তেই স্বভাবতঃ অমূর্ত্তি ব্রহ্ম কদাপি সমূর্ত্তি হইতে পারেন না যেহেতু সমূর্ত্তি হইলে তাঁহার স্বৰূপের বিপর্য্যয় অথাৎ পরিমাণ এবং আকাশাদির ব্যাপ্যত্ব ইত্যাদি ঈশ্বরের বিরুদ্ধ ধর্ম সকল তাঁহাতে উপ-স্থিত হইবেক। যদি ভট্টাচার্য্য বলেন যে ব্রহ্ম যদি সমূর্ত্তি হইতে না পারেন তবে জগদাকারে কি ৰূপে তিনি দৃশ্যমান হইতেছেন । ইহার উত্তর বেদান্ত শাস্ত্রেই আছে যে যাবৎ নাম ৰূপময় মিথ্যা জগৎ সত্য স্বৰূপ ব্ৰহ্মকে অব-লম্বন করিয়া সভ্যের ন্যায় দৃষ্ট হইতেছে। যেমন মিখ্যা সর্প সত্য রজ্জুকে অবলম্বন করিয়া সত্য ৰূপে প্রকাশ পায় বস্তুতঃ সে রজ্জু সর্প হয় এমত নহে সেই ৰূপ সত্য স্থৰূপ যে ব্রহ্ম তিনি মিখ্যা ৰূপ জগৎ বাস্তবিক হয়েন না এই হেতু বেদান্তে পুনঃ পুনঃ কহেন যে ব্রহ্ম বিবর্জে অর্থাৎ আপন স্থৰূপের ধৃংস না করিয়া প্রপঞ্চ স্থৰূপ দেবাদি স্থাবর পর্য্যন্ত জগদাকারে আত্ম মায়া দ্বারা প্রকাশ পায়েন। কি ৰূপে এখান কার পণ্ডিতেরা লৌকিক কিঞ্চিৎ লাভের নিমিন্তে তাঁহাকে পরিচ্ছিন্ন বিনাশ যোগ্য মূর্জিমান্ কহিতে সাহস করিয়া ব্রহ্ম স্থৰূপে আঘাত করিতে উদ্যুত হয়েন? ইহা হইতে অধিক আশ্চর্য্য অন্য আর কি আছে যে ইন্দ্রিয় হইতে পর যে মনঃ মনঃ হইতে পর যে বুদ্ধি বুদ্ধি হইতে পর যে পরমাত্মা তাঁহাকে বুদ্ধির অধীন যে মনঃ সেই মনের অধীন যে পঞ্চেন্দ্রিয় তাহার মধ্যে এক ইন্দ্রিয় যে চক্ষু সেই চক্ষুর গোচর যোগ্য করিয়া কহেন ?

ইন্দ্রিয়াণি পরাণ্যাতরিন্দ্রিয়েভ্যঃ পর্ৎমনঃ। মনসন্ত পরা বুদ্ধিবুদ্ধের্যঃপর তন্ত সং॥ গীতা॥

অতএব পূর্বা লিখিত শ্রুতি সকলের পুমাণে এবংবেদান্ত সূত্রের প্রমাণে এবং প্রত্যক্ষ সিদ্ধ যুক্তিতে এবং শ্রুতি সম্মত অনুমানেতে যাহা সিদ্ধ তাহার অন্যথা কহিলে যে ব্যক্তির বেদে শ্রদ্ধা আছে এবং চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়ও আছে এবং প্রত্যক্ষ বস্তুর দর্শনাধীন অনুমান করিবার ক্ষমতাও আছে সে কেন গ্রাহ্য করিবেক ?

বেদান্তচন্দ্রিকাতে ভট্টাচার্য্য কহেন যে সগুণ ব্রহ্মের উপাসনা মূর্ত্তিতেই কর্ত্তব্য। এসর্ব্বথা বেদান্ত বিরুদ্ধ এবং যুক্তি বিরুদ্ধ হয় যেহেতু বস্তুকে সগুণ করিয়া মানিলে সাকার করিয়া অবশ্যই মানিতে হয় এমত নহে, যেমন এই জীবাত্মার ইচ্ছা প্রভৃতি গুণ স্বীকার করা যায় অথচ তাহার আকারের স্বীকার কেহ করেন না সেই রূপ পরব্রহ্ম বিশেষ রহিত অনির্বাচনীয় হয়েন। বাঙ্মার শাস্ত্রে এবং যুক্তিতে তাঁহার স্বরূপ জানা যায় না কিন্তু ভ্রমাত্মক জগতের সৃষ্টি স্থিতি প্রলয়ের নিয়ম দেখিয়া ব্রহ্মকে প্রফা পাতা সংহর্জা ইত্যাদি বিশেষণের দ্বারা বেদে কহেন।

যতোবা ইমানি ভূতানি জায়তে যেন জাতানি জীবন্তি যৎ প্রয়ন্ত্যভিদৎবশন্তি তদ্ধিজিজানয় বদ্ধোতি ॥

যাঁহা হইতে এই দকল বিশ্ব জন্মিয়াছে আর জন্মিয়া যাঁহার আশ্রাহে স্থিতি করে মৃত্যুর পরে ঐ দকল বিশ্ব যাঁহাতে লীন হয় ভাঁহাকে জানিতে ইচ্ছা কর তিনিই ব্রহ্ম হয়েন॥

ভগবান্ বেদব্যাপও এই ৰূপ বেদান্তের দ্বিতীয় সূত্রে তটস্থ লক্ষণে ব্রহ্মকে বিশ্বের সৃষ্টি স্থিতি প্রলয় কর্ত্ব গুণের দ্বারা নিৰূপণ করিয়াছেন কিন্তু তটস্থ লক্ষণে ব্রহ্মকে সপ্তণ কহাতে সাকার কহা হয় এমত নহে। বস্তুতঃ অন্য অন্য সূত্রে এবং নানা শ্রুতিতে তাঁহার সপ্তণ ৰূপে বর্ণনের অপ-বাদকে দূর করিবার নিমিত্তে কহেন যেব্রহ্মের কোন প্রকারে দ্বিতীয় নাই, কোন বিশেষণের দ্বারা তাঁহার স্বৰূপ কহা যায় না, তবে যে তাঁহাকে স্রষ্টা পাতা সংহর্তা ইত্যাদি গুণের দ্বারা কহা যায় সেকেবল প্রথমাধিকারির বোধের নিমিত্ত।

> ষতোবাচোনিবর্ত্তর অপ্রাপ্য মনসা সহ ॥ জাতিঃ॥

মনের সহিত বাকা ঘাঁহার স্বরূপকে না জানিয়া নিবর্ত হয়েন ॥

## দর্শয়তি চাথোহ্যপি চ স্মর্য্যতে॥ বেদান্তসূত্র৭॥

ব্রহ্ম নির্ক্তিশেষ হয়েন ইহা অথ অবধি করিয়া বেদে দেখাইতেছেন ষ্ঠিও এইরূপ কহেন॥

অতএব বেদান্ত মতে ব্ৰহ্ম সৰ্ব্বদা নিৰ্ব্বিশেষ দ্বিতীয় শূন্য হয়েন এই ৰূপ জ্ঞান মাত্ৰ মুক্তির কারণ হয়।

বেদান্তচন্দ্রিকার অন্য অন্য স্থানে ভট্টাচার্য্য যাহা লিখেন তাহার তাৎপর্য্য এই যে ব্রহ্মোপাসনা সাক্ষাৎ *হইতে* পারে না যেহেতু উপাসনা ভ্রমাত্মক জ্ঞান হয় অতএব সাকার দেবতারই উপাসনা হইতে পারে যেহেতু সে ভ্রমাত্মক জ্ঞান। উত্তর। দেবতার উপাসনাকে যে ভ্রমাত্রক কহিয়াছেন তাহাতে আমারদিগের হানি নাই কিন্তু উপাসনা মাত্রকে ভ্রমাত্মক কহিয়া ব্রহ্মোপাসনা হইতে জীবকে বহিমু থ করিবার চেন্টা করেন ইহাতে আমার-দিগের আরঅনেকের স্বতরাং হানি আছে যেহেতু ব্রন্ধের উপাসনাই মুখ্য হয়, তদ্ভিন্ন মুক্তির কোন উপার নাই । জগতের সৃষ্টি স্থিতি লয়ের দারা পরমাত্মার সন্তাতে নিশ্চয় করিয়া আত্মাই সত্য হয়েন, নাম ৰূপ ময় জগৎ মিখ্যা হয়, ইহার অনুকূল শাস্ত্রের অবণ মননের দারা বহু কালে বহু যত্নে আত্মার সাক্ষাৎকার কর্ত্তব্য এইমত বেদান্ত সিদ্ধ যথার্থ জ্ঞান ৰূপ আত্মোপাসনা, তাহা না করাতে প্রত্যবায় অনেক লিখিয়াছেন।

> অসুর্য্যানাম তে লোকাঅদ্ধেন তমসাবৃতাঃ। তাৎস্তে প্রেত্যাভিগচ্ছন্তি যে কে চাত্মহনোজনাঃ॥ শ্রুতিঃ॥

আত্মা অপেক্ষা করিয়া দেবাদি সকল অসুর হয়েন তাঁহারদিণের

লোককে অসুর্য্য লোক অর্থাৎ অসুরলোক কহি সেই দেবতা অবধি স্থাবর পর্যান্ত লোক সকল অজ্ঞান রূপ অন্তক্ষারে আবৃত আছে ঐ সকল লোককে আত্ম জ্ঞান রহিত ব্যক্তি সকল সৎকর্ম অসৎ কর্মানু সারে এই শরীরকে ত্যাগ করিয়া প্রাপ্ত হয়েন॥

ন চেদিহাবেদীমহতী বিন্ঠিঃ॥

এই মনুষ্য শরীরে পূর্দ্ধোক্ত প্রকারে যদি ব্রহ্মকে না জানে তবে ভাহার অত্যন্ত ঐহিক পারত্রিক দুর্গতি হয় দ

এবং আত্মোপাসনার ভূরি বিধি শ্রুতি ও স্মৃতিতে আছে।

আত্মা বা অরে দু টব্যঃ শ্রোতব্যোমন্তব্যোনিদিধ্যাসিতব্যঃ। শ্রুতিঃ॥

> আৈই য়েবোপাসীত ॥ শ্রুতিঃ॥ আবৃত্তিরসকৃদুপদেশাৎ ॥ বেদান্তসূত্রৎ॥

ইত্যাদি বেদান্ত সূত্রে আত্মার প্রবণ মননে পুনং পুনং বিধি দেখিতেছি। এই সকল বিধির উল্লঙ্জন করিলে এবং লৌকিক লাভার্থী হইয়া এসকল বিধির অন্যথা প্রেরণা লোককে করিলে পাপভাগী হইতে হয় ইহা কোন্ ভট্টাচার্য্য না জানেন? কিন্তু ভট্টাচার্য্য ও তাঁহার অনুচরেরা যাহাকে উপাসনা কহেন সেরপ উপাসনা স্থতরাং পরমাত্মার হইতে পারে না যে কাম্পনিক উপাসনাতে উপাসকের কখন মনেতে কখন হস্তেতে উপাস্যকে নির্মাণ পূর্বাক সেই উপাস্যের ভোজন শয়নাদির উদ্যোগ করিতে এবং তাহার জন্মাদি তিথিতেও বিবাহ দিবসে উৎসব করিতে এবং তাহার প্রতিমূর্ত্তি কম্পনা করিয়া সন্মুথে নৃত্য করাইতে হয়।

ভট্টাচার্য্য বেদান্তচন্দ্রিকাতে কোথায় স্পন্ট কোথায় বা

অস্পট ৰূপে প্রায় এই লিথিয়াছেন যে বর্ণাশ্রমের ধর্মানুঠান ব্রহ্ম জ্ঞান সাধনের সময়ে এবং ব্রহ্ম জ্ঞানের উৎপত্তির
পরেও সর্বর্থা কর্ত্তব্য হয়। যদিও জ্ঞান সাধনের সময়
,বর্ণাশ্রমাচার কর্ত্তব্য হয় কিন্তু এস্থলে আমারদিগের বিশেষ
করিয়া লেখা আবশ্যক যে বর্ণাশ্রমাচার ব্যতিরেকেও ব্রহ্ম
জ্ঞানের সাধন হয়।

## অন্তরা চাপি তু তদ্যেই: ॥

বেদান্ত সূত্রে ৩ অধ্যায়ে ৪ পাদে ৩৬সূত্রের ভাষ্যে ভগবান্ পূজ্যপাদ প্রথমতঃ আশস্কা করেন যে তবে কি বর্ণাশ্রমাচারের অনুষ্ঠান বিনা ব্রহ্ম জ্ঞান সাধন হয় না ? পরে এই
সূত্রের ব্যাখ্যায় সিদ্ধান্ত করিলেন যে বর্ণাশ্রমাচার বিনাও
ব্রহ্ম জ্ঞানের সাধন হয়। রৈক্য প্রভৃতি বর্ণাশ্রমাচারের
অনুষ্ঠান না করিরাও ব্রহ্মজ্ঞান প্রাপ্ত হইয়াছেন।

তুল্যন্ত দর্শনং ॥ বেদান্তসূত্রং ॥

যেমন কোন কোন জানি কর্ম এবং জান উভয়ের অনুষ্ঠান করিয়াছেন দেই রূপ কোন কোন জানি কর্ম ত্যাগ পূর্বক জানের অনুষ্ঠান করিয়াছেন।

তবে বেদান্ত সূত্রের ৩অধ্যায়ে ৪পাদে ৩৯ সূত্রে বর্ণাশ্রম ধর্মা ত্যাগী যে, সাধক তাহা হইতে বর্ণাশ্রম বিশিষ্ট যে সাধক তাহাকেশ্রেষ্ঠ করিয়া কহিয়াছেন। ইতি প্রথমখণ্ডং। এখন ভট্টাচার্য্য বেদান্তচক্রিকাতে যে সকল যোগ্যা-যোগ্য প্রশ্ন লিখিয়াছেন, তাহার উত্তর এক প্রকার দেওয়া যাইতেছে।

তিনি প্রশ্ন করেন যে '' যদি বল আমি তাদৃশ বটি তবে ় তুমি যাহারদিগকে স্বীয় আচরণ করণে প্রবর্ত্তাইতেছ, তাহারাও সকলেকি বামদেব কপিলাদির প্রায় মাতৃগর্ভ হইতে ভূমিষ্ঠ হইয়াই ব্ৰহ্ম সাক্ষাৎ কারবান্হইয়াছে?" ইহার উত্তর,পূর্ব্বপূর্ব্ব যোগিদিগের তুল্য হওয়া আমারদিগের দূরে থাকুক, ভট্টাটার্য্য যে ৰূপ সৎকর্মান্বিত তাহাও আমরা নহি, কেবল ব্ৰহ্ম জিজ্ঞান্ন, তাহাতে যে ৰূপ কৰ্ত্তব্য শাল্তে লিখিয়াছেন তাহার সম্যক্ অনুষ্ঠানেও অপটু আছি ইহা আমরা বাজসনেয়সংহিতোপনিষদের ভূমিকাতে অঙ্গীকার করিয়াছি, অতএব অঙ্গীকার করিলে পরেও ভট্টাচার্য্য যে এরপ শ্লেষ করেন সে ভট্টাচার্য্যের মহস্ত্র আর আমরা অন্যকে বিরুদ্ধ আচরণে প্রবৃত্ত করিতেছি ইহা যে ভট্টাচার্য্য কহেন দেও ভট্টাচার্য্যের সাধুতা। এ প্রমাণবটে যে বাজ সনেয়সংহিতাদি উপনিষদের বিবরণ সংক্ষেপে সাধ্যানুসারে আমরা করিয়াছি যাঁহার দেখিবার ইচ্ছা থাকে তিনি তাহা দেখেন, আর যাঁহার শাস্ত্রে শ্রদ্ধা আছে তিনি তাহাতে শ্রদ্ধা করেন,আর ঘাঁহারা স্থবোধ হয়েন তাঁহারা ঈশ্বরের উপাসনা আর কেবল খেলা এ দুইয়ের প্রভেদ অবশ্যই করিয়া লয়েন আর ভূমিষ্ঠ হইবা মাত্র ঐ সকলের ব্রহ্ম সাক্ষাৎকার হইয়াছে কি না এ প্রশ্ন ভট্টাচার্য্যের প্রতি সম্ভব হয়, খেহেতু ভট্টাচার্য্যেরা মন্ত্র বলে কাষ্ঠ পাষাণ মৃত্তিকাদিকে সঙ্গীব করিতেছেন অতএব মনুষ্যের বালককে ব্রহ্ম সাক্ষাৎ-

কারবান্ করা তাঁহারদিগের কোন্আশ্চর্য্য কিন্তু আমরা দাধারণ মনুষ্য আমারদিগের এ প্রশ্ন আশ্চর্য্য জ্ঞান হয়।

আর লেখেন যে '' তবে ঈশ্বরাদি শরীরের উদ্বোধক ্প্রতিমাদিতে তদুদ্দেশে শাস্ত্র বিহিত পূজাদি ব্যাপার লৌ-কিক প্লীহা ছেদন বাণ মারণাদির ন্যায় কেন না হয় ? আত্মবৎ দেবা ইহা কি শুন না?যেমন গাৰুড়ী মন্ত্ৰ শক্তিতে একের উদ্দেশে অন্যত্র ক্রিয়া করাতে উদ্দেশ্য ফল ভাগী হয় তেমন কি বৈদিক মন্ত্র শক্তিতে হয় না ? " উত্তর, এই ষে षूरे উদাহরণ দিয়াছেন যে বাণ মারিলে প্লীহাছেদন হয় আর সর্পাদি মন্ত্র অন্যোদেশে পড়িলে অন্য ব্যক্তি ভাল হয় ইহাতে যে দকৰ মনুষ্যের নিশ্চয় আছে তাঁহারাই স্বতরাং গ্রন্থকর্ত্তার বাক্যে বিশ্বাস করিবেন আর তাঁহার দিগের চিন্ত স্থিরের নিমিন্তে শাস্ত্রেনানা প্রকার কাম্প-নিক উপাসনা লিখিয়াছেন, কিন্তু যাঁহারদিগের জ্ঞান আছে তাঁহারা এই দুই উদাহরণেতে ভট্টাচার্য্যের সত্য মিখ্যা সকল জানিতেছেন, আর এই সকল প্রপঞ্চ হইতে আপ-নাকে মুক্ত করিবার নিমিত্ত উপাধিবিশিষ্টের উপাসনা না করিয়া পরমেশ্বরের শরণাপন্ন হইয়াছেন।

আর লেখেনথে "যদি কহ শরীরের মিধ্যাত্ব প্রতিপাদন শাস্ত্রে করিয়াছেন তবে আমি জিজ্ঞানি সে কি কেবল দেব বিগ্রহের হয়! তোমারদিগের বিগ্রহের নয়! যদি বল আমারদিগের বিগ্রহেরও বটে তবে আগে শরীরকে মিধ্যা করিয়া জান মনে হইতে তাহাকে দূর কর এবং তদনুরূপ ক্রিয়াতে অন্যের প্রামাণ্য জন্মাও পরে দেবতা বিগ্রহকে মিধ্যা বলিও এবং তদনুরূপ কর্মাও করিও! '' ইহার উত্তর, ভট্টাচার্য্যের এ অনুমতির পূর্ব্বেই আমরা আপনার-দিগের শরীরকে এবং দেবতাদিগের শরীরকে মিখ্যা ৰূপে তুল্য জানিয়া সেই জ্ঞানের দৃঢ়তার নিমিত্তে যত্ন আরম্ভ করিয়াছি৷ অতএব আমারদিগের প্রতি ভট্টাচার্য্যের এ প্রেরণার প্রয়োজন নাই কিন্তু ভট্টাচার্য্যের উচিত আপন প্রিয় পাত্র শিষ্ট সন্তানদিগের প্রতি এ প্রেরণা করেন যে তাঁহারা আপনার শরীরকে এবং দেব শরীরকে মিথ্যা যেন জানেন এবং তদনুৰূপ কৰ্মা করেন। কিন্তু ভট্টাচাৰ্য্য প্ৰথমে আপন শরীরকে পশ্চাৎ দেব শরীরকে মিথ্যা করিয়া ক্রমে জানিবার যে বিধি দিয়াছেন সে ক্রম সর্ব্ব প্রকারে অযুক্ত হয় যেহেতু আপনার শরীরকে মিথ্যা করিয়া জানিবার যে কারণ হয় দেব শরীরকে জানিবার সেই কারণ। নাম ৰূপ সকলকে মায়ার কার্য্য করিয়া জানিলে কি আপন শরীর কি দেবাদি শরীর তাবতের মিথ্যা জ্ঞান এক কালেই হয় অত-এব আপন শরীরে আর দেব শরীরে মিখ্যা জ্ঞান জন্মিবার পূর্ব্বাপরের সম্ভাবনা নাই ।

ভট্টাচার্য্য লেখেন যে "যে শাস্ত্র জ্ঞানে ঈশ্বরকে মান সেই শাস্ত্রজ্ঞানে দেবতাদিগকে কেন না মান?" উত্তর,

> বিষ্ণু:শরীরগ্রহণমহমীশানএব চ। কারিতাত্তে য়তোহতস্ত্বাৎকঃ স্তোতুৎ শক্তিমান্ ভবেৎ ॥ ব্রহ্মবিষ্ণুমহেশাদিদেবতাভূতজাতয়ঃ। সর্বেনাশৎ প্রয়াস্যন্তি তথাতেুয়ঃ সমাচরেৎ॥

ইত্যাদি ভূরি প্রমাণের দ্বারা দেবতাদিগের শরীরকেআমরা মানিয়াছি এবং ঐ সকলপ্রমাণের দ্বারাতেই তাহার জ্ব
ন্যত্ব ও নশ্মরত্ব মানিয়াছি ইহার বিস্তার বাজসনেয়সংহিতে

পনিষদের ভূমিকাতে বর্ত্তমান আছে তাহা দেখিরাও ভট্টাচার্য্য প্রশ্ন করেন যে দেবতাদিগের বিগ্রহ কেন না মান ইহার কারণ বুঝিতে পারিলাম না।

আর লেখেন যে " শাস্ত্র দৃষ্টিতে দেব বিগ্রহ স্মারক মৃৎ পাষাণাদি প্রতিমাদিতে মনোযোগ করিয়া শাস্ত্র বিহিত তৎ পূজাদি কেন না কর ইহা আমারদিগের বোধ গম্য হয় না "ইহার উন্তর,

> কাষ্ঠলোফুেব্ মুর্থানাং। অর্চায়াৎ দেবচক্ষাং। প্রতিমাম্বলগুর্মীনাং।

ইত্যাদি বাজসনেয়ঁশংহিতোপনিষদের ভূমিকাতে লিখিত প্রমাণের দ্বারা প্রতিমাদিতে দেবতার আরাধনা করা ইতর অধিকারির নিমিত্তে শাস্ত্রে দেখিতেছি কিন্তু ভট্টাচার্য্য এবং তাদৃশ লোক সকল আপন আপন লাভের কারণ ঐ বিধি সর্ব্ব সাধারণকে প্রেরণা করেন। ব্রহ্ম জিজ্ঞাসা ঘাঁহার দিগের হইয়াছে ভাঁহারদিগের প্রতিমাদির দ্বারা অথবা মানস দ্বারা দেবতার আরাধনা করাতে স্পৃহা এবং আবশ্য-কতা থাকে না।

্যোহন্যাৎদেবতামুপাত্তে অন্যোহসাহন্যোহমস্থীতি ন স্বেদ যথা পশুরেব সদেবানাৎ।

ঞ্জি:।

ষে আছা। ভিন্ন অন্য দেবতার উপাসনা করে আর কছে যে এই দেবতা অন্য এবং আমি অন্য উপাস্য উপাসক রূপে হ'ই দে অভান দেবতাদিগের পশুমাত্র হয়॥

ভাক্তংবা অনান্মবিভবাহথাহি দর্শয়তি॥ বেদান্তসূত্রং॥ শ্রুতিতে যে জীবকে দেবতার অন্ন করিয়া কহিয়াছেন সে ভাক্ত হয় অর্থাৎ সাক্ষাৎ অন্ন না হইয়া দেবতার ভোগের সামগ্রী সেই জীব হয়। যাহার আত্মজান না হয় সে অন্নের ন্যায় তুটি জন্মাইবার দ্বারা দেব-ভার ভোগে আইসে বেদ এই রূপ দেখাইয়াছেন॥

ভগবান্ মনু ত্রন্ধনিষ্ঠ গৃহস্থদিগের পরম্পারা রীতি, দেখাইয়াছেন যে তাঁহারা বাহা পঞ্চ যজ্ঞ হানে কেবল জ্ঞান সাধন ও জ্ঞানোপদেশ করিয়া থাকেন ৷ ইহার বিশেষ বাজ-সনেয়সংহিতোপনিষদের ভূমিকাতে পাইবেন ৷

ভট্টাচাৰ্য্য লেখেন যে '' প্ৰাচীন যবনাদি শাস্ত্ৰেতে ও প্রতিমাদি পূজা এবং যাগাদি কর্ম্ম প্রসিদ্ধ আছে নব্যদিগের বুদ্ধিমন্তাধিক্যে ধিকৃত হইয়াছে "। উত্তর, ভট্টাচার্য্য আপনিই অঙ্গীকার করিতেছেন যেনুদ্ধিমন্তা হইলে প্রতি-মাদি পূজা ধিকৃত হয়, এই অঙ্গীকারের দারা স্পাই বুঝায় যে এদেশস্থ লোকের ভট্টাচার্য্যের অভিপ্রায়ে বৃদ্ধিমস্তা নাই এ কারণ এই সকল কাম্পনিক উপাসনা ধিক্তু হয় নাই। শাস্ত্রেতেও পুনঃ পুনঃ লিখিতেছেন যে অজ্ঞানির মনঃ স্থিরের নিমিত্ত বা্ছ পূজাদি কম্পনা করা গিয়াছে। প্রত্যক্ষ দেখি তেছি যে ইতর লোককে যদি এরূপ উপদেশ করা যায় যে এ জগতের স্রফী পাতা সংহর্তা এক পরমেশ্বর আছেন তিনি সকলের নিয়ন্তা তাঁহার স্বৰূপ আমরা জানি না তাঁহার আরাধনাতে সর্ব্ব সিদ্ধ হয় তাঁহারই আরাধনা কর, সে ইতর ব্যক্তির এ উপদেশ বোধ গম্য না হইয়া চিত্তের অক্তৈর্য্য হই ৰার সম্ভাবনা আছে। আর যদি সেই ইতর ব্যক্তিকে এৰূপ উপদেশ করা যায় যে যাঁহার হস্তির ন্যায় মস্তক মনুষ্যের ন্যায় হস্ত পদাদি তিনি ঈশ্বর হয়েন,সে ব্যক্তি এ উপদেশক্রে শীঘুবোধ গম্য করিয়া ঈশ্বরোদ্দেশে সেই মূর্ত্তিতে চিত্ত স্থির রাখে এবং শাস্ত্রাদির অনুশীলন করে এবং তাহার দারা পরে পরে বুঝে'যে এ কেবল দুর্ব্বলাধিকারির জন্যে অরূপ বিশিষ্ট ঈশ্বরের রূপ কণ্পনা হইয়াছে অপরিমিত যে পরমাত্মা তিনি কি প্রকারে দৃষ্টির পরিমাণে আসিতে পারেন। কোথা বাক্য মনের অগোচর ব্রহ্ম আর কোথায় হস্তির মন্তক, এই রূপ মননাদি দ্বারা সে ব্যক্তি ব্রহ্ম তত্ত্বের জিজ্ঞান্থ হইয়া ক্বত কার্য্য হয়।

স্থিরার্থ°মনসঃ কেচিৎ স্থূলধ্যানৎপ্রকুর্বতে। স্থূলেন নিশ্চলৎ চেতোভবেৎ সূক্ষেপি নিশ্চলৎ॥ কুলার্বিঃ॥

কোন কোন ব্যক্তি মনঃস্থিরের নিমিত্ত স্থূলের অর্থাৎ সুর্ত্ত্যাদির ধ্যান করেন ফেহেতু স্থূল ধ্যানের ছারা চিত্ত স্থির হইলে পরে সূক্ষা আত্মাতেও চিত্ত স্থির হইতে পারে॥

কিন্তু ঘাঁহারদিগের বুদ্ধিমন্তা আছে আর ঘাঁহারা জগতের নানা প্রকার নিয়ম ও রচনা দেখিয়া নিয়ম কর্ত্তাতে নিষ্ঠা রাখিবার সামর্থ্য রাখেন তাঁহারদিগের জন্যে হৃত্তিমন্তকের উপদেশ করা শাস্ত্রের তাৎপর্য্য নহে 1

করপাদোদরাস্যাদিরহিতৎ পরমেশ্বরি। সর্বতেজোময়ৎখায়েৎ সচ্চিদানদলক্ষণৎ॥ কুলার্বঃ॥

হস্ত পাদ উদর মুখ প্রভৃতি অঙ্গ রহিত দর্ব্ব তেজোময় দচ্চিদানক ব্রুপকে হে ভগবতি ধ্যান করিবেক॥

ভট্টাচার্য্য লেখেন "যদি বল ফলাভাব প্রযুক্ত দেবতা দিগের উপাসনা না করি তবে হে ফলার্থি জ্ঞানি মানি তাহার দিগকে মিখ্যা কেন কহ.? যাহার যাহাতে উপযোগ না খাকে সে কি তাহাকে মিখ্যা কহে?" ৷ 'উত্তর, প্রয়ো- জন ব্যতিরেকে কেহ কোন বিষয়ে প্রবৃত্ত হয় না। আজ্ব জ্ঞান সাধনের প্রয়োজন মুক্তি হয় একপ প্রয়োজনকে যদি ফল কহ তবে সকলেই ফলাকাজ্জি হয় ইহাতে হানি কি আছে ? স্বর্গাদি ফলাকাজ্জি হইয়া কর্ম করা মোক্ষাকাজির অকর্ত্তব্য বটে। আর যাহার যাহাতে উপযোগ নাই সে তাহাকে বৃথা কহিয়া থাকে যেমন নাসিকার রোম যাহাতে আমারদিগের কোন প্রয়োজন নাই তাহাকে স্থতরাং বৃথা কহা যায়। এস্থলেও সেই কপ ব্রহ্ম জিজ্ঞাসা হইলে সোপাধি উপাসনা বৃথা জ্ঞান হয়।

ভট্টাচার্য্য প্রশ্ন করেন যে " ঘৃতাভোজির কাছে ঘৃত কি মিথ্যা ? " উত্তর, ঘৃতকে যেওভাজন না করে এবং ক্রুয় বিক্রয়াদি না করে সে ব্যক্তির নিকট ঘৃত মিথ্যা নহে কিন্তু তাহার কোন প্রয়োজন ঘৃতেতে নাই এ নিমিপ্ত সে ঘৃতকে আপন বিষয়ে বৃথা জানিয়া থাকে ৷

"তুমিবা একাক্ষ না হও কেন,কাকের কি এক চক্ষুতে নির্বাহ হয়না?" এপ্রশ্নের তাৎপর্য্য বুঝিতে পারিতেছি না, যাহা হউক ইহার উত্তরে ভট্টাচার্য্যকে জিজ্ঞাসা করি যে আপনি রাজ সংক্রান্ত কর্ম ত্যাগ কেন না করেন? ঘাঁহার-দিগের রাজ সংক্রান্ত কর্ম নাই তাঁহারদিগের কি দিন পাত হয় না? এ প্রশ্নের উত্তরে ভট্টাচার্য্য যাহা কহিবেন তাহা আমারদিগের ও উত্তর হইবেক ৷ যদি ভট্টাচার্য্য ইহার উত্তরে কহেন যে রাজ সংক্রান্ত কর্মে আমার উপকার আছে আমি কেন ত্যাগ করি তবে আমরাও কহিব যে দুইচক্ষুতে অধিক উপকার আছে অতএব কেন তাহার মধ্যে এক চক্ষুকে নন্ট করি।

ভট্টাচার্য্য লেখেন "যদি বল আমরা দেবতাত্মাই
মানিনা তাহার বিগ্রাহ ও তৎ স্মারক প্রতিমার কথা কি?
শিরোনান্তি শিরোব্যথা ৷ ভাল পরমাত্মাতো মান তবে
শাস্ত্র দৃষ্টি দারা তাহারই নানা মূর্ত্তি প্রতিমাতে মনোযোগ
করিয়া তদুচিত ব্যাপার কর।" উত্তর, আমরা পরমাত্মা
মানি কিন্তু তাঁহার মূর্ত্তি শাস্ত্রতঃ এবং যুক্তিতঃ অপ্রসিদ্ধ
জন্য তাহা স্বীকার করি না। ইহার বিবরণ পূর্ব্বে লিখিয়াছি
অতএব পুনক্কক্তির প্রয়োজন নাই।

বেদান্তচন্দ্রিকাতে লেখেন যে " স্বান্থার ( জীবান্থার ) প্রক্ত্যাদি চতুর্বিংশতি তত্ত্ব সর্বানুভব সিদ্ধ যদি মান তবে পরমান্মারও তাহা অনুমানে মান। আত্মার ( জীবান্মার ) ও পরমাত্মার রাজা মহারাজার ন্যায় ব্যাপ্য ব্যাপকত্বঐশ্বর্য্যা-নৈশ্বৰ্য্য ক্বত বিশেষ ব্যতিরেকে স্বৰূপ গত বিশেষ কি?'' উত্তর, ভট্টাচার্য্য জীবাত্মাকে ব্যাপ্য ও অনীশ্বর এবং পরমা-ত্মাকে ব্যাপক ও ঈশ্বর কহিয়া পুনর্ব্বার কহিতেছেন যে এ দুইয়ের স্বৰূপ গত বিশেষ কি ? ঈশ্বর আর ব্যাপক হওয়া এবং অনীশ্বর আর ব্যাপ্য হওয়া ইহা হইতে অধিক আর কি বিশেষআছে ? ভট্টাচার্য্য অনীশ্বরের দেহ সম্বন্ধের দ্বারা পরিচ্ছিন্নত্ব 'দেখিয়া ঈশ্বরের দেহ আর পরিচ্ছিন্নত্ব যে কম্পনা করেন ইহা হইতে আর কি আশ্রর্য্য আছে ? আমরা ভয় পাইতেছি যে যখন জীবের দেহ সম্বন্ধ দেখিয়া পরমান্মার দেহ সম্বন্ধ অঙ্গীকার করিতেছেন তথন জীবের মুখ দুংখাদি ভোগ ও স্বর্গ নরকাদি প্রাপ্তির শাস্ত্র দেখিয়া পরমান্মারও হুখ দুংখাদি ভোগ বা স্বীকার করেন।

ভট্টাচার্য্য লেখেন " যদিবল আমরা পরমান্ধার ভাষ্

(প্রক্নত্যাদি) মানিলে তোমারদিগের দেবাত্মার কি আইনে?
ইহাতে আমরা এই বলি তবে আমারদিগের দেবতাদিগকেও তোমরা মানিলে যেহেতু পরমাত্মার যে প্রক্নত্যাদি
তাহাকেই আমরা স্ত্রী পুংলিঙ্গ ভেদে দেবী দেবাত্মা নামে।
কহি তোমরা ঈশ্বরীয় প্রক্নত্যাদি রূপে কহ এই কেবল জলপানি ইত্যাদিবং?" উত্তর, যদি ভট্টাচার্য্য পরমাত্মার
প্রক্নত্যাদিকে দেবী দেবাত্মা নামে স্বীকার করেন তাহাতে
কাহারও আপত্তি নাই যেহেতু ঈশ্বরীয় মায়া কোথায় দেবী
রূপে কোথায় দেবরূপে কোথায় জল কোথায় স্থল রূপে
সক্রপ পরমাত্মাতে অধ্যন্ত হইয়া প্রকাশ পাইতেছে আর ঐ
ভ্রমাত্মক দেবীদেব জল স্থলাদির প্রতীতি যথার্থ জ্ঞান হইলেই নাশকে পায়।

আর লেখেন "যদিবল আমরা মাংস পিও মাত্র মানি
মৃৎ পাষাণাদি নির্মিত কৃত্রিম পিও মানিনা।" উত্তর,
এ আশক্কা ভট্টাচার্য্য কি নিদর্শনে করিতেছেন অনুভব
হয় না যেহেতু আমরা মাংস পিও ও মৃত্তিকা পাষাণাদি
নির্মিত পিও এ দুইকেই মানি কিন্তুএ দুইয়ের কাহাকেও
স্বতন্ত্র ঈশ্বর কহিনা। পরমান্মার সত্তার আরোপের দ্বারা
সত্যের ন্যায় প্রতীত হইয়া লৌকিক ব্যবহারে ঐ দুইয়ের
প্রথম যে মাংসপিও সে পশ্বাদির ভোজনে আইসে আর
দ্বিতীয় যে মৃত্তিকা পাষাণাদি পিও সে খেলা আর অন্য
অন্য আমোদের কারণ হয় ।

ভট্টাচার্য্য পুনর্বার আশকা করেন যে " যদি বল আমরা দিচেতন পিগুই মানি অচেতন পিগু মানি না।" উত্তর, উপাধি অবস্থাতে দচেতন এবং অচেতন উভয় বস্তুরই পৃথক্ পৃথক্ ৰূপে প্রতীতি হয় স্থতরাং উভয়কেই মানি আর তন্মধ্যে যে বস্তু যদর্থে নিয়মিত হইয়াছে তাহাকে তদনুৰূপে ব্যবহার করি ৷ সচেতনের মধ্যে গুরু প্রভৃতিকে মান্য করিতে হয় ও ভৃত্যাদির দ্বারা গৃহ কর্ম্ম লওয়া যায় আর অচেতন পিণ্ডের মধ্যে ইফকাদি দ্বারা গৃহাদি এবং পাষা-ণাদি দ্বারা পুত্তলিকাদি নির্মাণ করা যায় কিন্তু আশ্চর্য্য এই যে অনেক সচেতন পিণ্ড অচেতন পিণ্ডকে সচেতন অভিপ্রায় করিয়া আহার শয্যা স্থগন্ধি দ্রব্য এবং বিবাহাদি দেন ৷

আর লেখেন " মীমাংসক মত সিদ্ধ অচেতন মন্ত্রময় দেবতাত্বাই না মান বেদান্ত মত সিদ্ধ অস্মদাদিবৎ
সচেতন বিগ্রহ বিশিন্ট দেবতা কৈন না মান?" উত্তর,
বেদান্ত মতে দেবতাদিগের শরীর প্রসিদ্ধ আছে স্থতরাং
আমরাও ঐ দেবতাদিগের বিগ্রহ স্বীকার করি কিন্তু ঐ
বেদান্ত নিদর্শনে ঐ বিগ্রহকে অস্মদাদির দেহবৎ মায়িক ও
নশ্বর করিয়া জানি এবং যেমন আমারদিগের প্রতি ব্রহ্ম
জ্ঞান সাধনের অধিকার আছে সেই ৰূপ দেবতাদিগের
প্রতিও অধিকার আছে ৷

তদুপর্যাপি বাদরায়৽ঃ সম্ভবাৎ॥
 বেদাম্বসুত্রং॥

মনুষ্যের উপর এবং দেবভাদিগের উপর ব্রহ্ম বিদ্যার অধিকার আছে বাদরায়ণ কহিভেছেন যেহেতু বৈরাগ্যের এবংয়াকাকাকার সম্ভাবনা যেমন মনুষ্যের আছে সেই রূপ সম্ভাবনাদেবভাভেও হয়॥

এবং তাবৎ দেবতার সমাধি করা ভারতাদি গ্রন্থে প্রসিদ্ধ আছে। ভট্টাচার্য্য লেখেন যে "যদি বল আমরা যাদৃশ মনুষ্যাদি
শরীরকে চক্ষে দেখিতে পাই তাহাই মানি বেদান্ত মতসিদ্ধ দেব শরীর চক্ষে দেখিতে পাই না অতএব মানি না তওঁ প্রতিমার প্রশক্তিই কি ? " উত্তর, পূর্ব্ব প্রশ্নের উত্তরেতেই । ইহার উত্তর দেওয়া গিয়াছে যে বেদান্ত মত সিদ্ধ দেব শরী-রকে এবং সেই শরীরের মায়িকত্ব নশ্বরত্ব আমরা মানিয়া ধাকি 1

আর লেখেন যে "যদিবল আমি তাহা অর্থাৎ নাস্তিক নহি কিন্তু অবৈদিকেরা এই রূপ কহিয়া থাকে আমিও তদ্ি ক্রমে কহি।" উত্তর, আশ্চর্য্য এই যে এইক লাভের নিমিন্ত ভট্টাচার্য্য সর্ব্বে শাস্ত্র প্রসিদ্ধ আত্মোপাসনা ত্যাগ করিয়া এবং করাইয়া এবংগৌণ সাধন যে প্রতিমাদির পূজা তাহার প্রেরণা করিয়া আপনার বৈদিকত্ব অভিমান রাখেন আর আমরা সর্ব্ব শাস্ত্র সন্মত পরত্রক্ষোপাসনাতে প্রবৃত্ত হইয়া ভট্টাচার্য্যের বিবেচনায় অবৈদিক ও নাস্তিক হই ৷ অবোধ লোক এ দুইয়েরই বিবেচনা করিবেন ৷

আর লেখেন যে "অন্য ধন ব্যয় আয়াস সাধ্য প্রতিমা পূজা দর্শন জন্য মর্মান্তিক ব্যথা নিবৃত্তি করিও ৷ সম্পৃতি কেন এক দিক্ আশ্রয়না করিয়া আন্দোলায়মান হও ! " উত্তর, যেব্যক্তি কেবল স্বার্থপর না হয় সে অন্য ব্যক্তিকে দুঃখি অথবা প্রতারণাগ্রস্ত দেখিলে অবশ্যই মর্মান্তিক ব্যথা পায় এবং ঐ দুঃখ ও প্রতারণা হইতে মুক্ত করিবার চেন্টা করে কিন্তু যাহার প্রতারণার উপর কেবল জীবিকা এবং দ্রমান সে অবশ্যই প্রতারণার যে ভঞ্জক তাহার বিরুদ্ধাচরণ করিবেক ৷ আর আমরা এক মাত্র আশ্রয় করিয়াই আছি ৷ আশ্চর্য্য এই যে ভট্টাচার্য্য পাঁচ উপাসনার তরঙ্গের মধ্যে ইচ্ছা পূর্ব্বক পড়িয়া অন্যকে উপদেশ করেন যে মাঝামাঝি ধাকিয়া আন্দোলায়মান হইও না।

ভট্টাচার্য্য আর লিখিয়াছেন তাহার তাৎপর্য্য এই যে প্রতিমা পূজার প্রমাণ প্রথমতঃ প্রবল শাস্ত্র। দ্বিতীয়তঃ বিশ্বকর্মার প্রণীত শিষ্প শাস্ত্র দ্বারা প্রতিমা নির্মাণের উপ-দেশ। তৃতীয়তঃ নানা তীর্থ স্থানেতে প্রতিমার চাক্ষুষ্ প্রত্যক্ষ। চতুর্থতঃ শিষ্টাচার দিল্ধ। পঞ্চমতঃ অনাদি পর-ম্পারা প্রসিদ্ধ।

উত্তর, প্রথমতঃ শাস্ত্র প্রমাণ যে লিখিয়াছেন তাহার বিবরণ এই, শাস্ত্রে নানা প্রকার বিধি আছে, বামাচারের বিধি দক্ষিণাচারের বিধি বৈষ্ণবাচারের বিধি অঘোরাচারের বিধি এবং তেত্রিশ কোটি দেবতা এবং তাঁহারদিগের প্রতিমা পূজার বিধিতে যে কেবল শাস্ত্রের পর্য্যবসান হইন্য়াছে এমত নহে বরঞ্চ নানা বিধ পশু যেমন গো শৃগাল প্রভৃতি এবং নানা বিধ পক্ষি যেমন শশু চীল নীলকণ্ঠ প্রভৃতি এবং নানা বিধ স্থাবর যেমন অশ্বত্থ বট বিল্ব তুলসী প্রভৃতি এবং নানা বিধ স্থাবর যেমন অশ্বত্থ বট বিল্ব তুলসী প্রভৃতি যাহা সর্বাদা দৃষ্টিগোচরে এবং ব্যবহারে আইসে তাহার-দিগেরও পূজা নিমিত্ত অধিকারি বিশেষে বিধি আছে 1 যে যাহার অধিকারী সে তাহাই অবলম্বন করে, তথাহি

অধিকারিবিশেষেণ শাব্রাণ্যক্তান্যশেষতঃ॥

অতএব শাস্ত্রে প্রতিমা পূজার বিধি আছে কিন্তু ঐ শাস্ত্রেই কহেন যে যে সকল অজ্ঞানি ব্যক্তি পরমেশ্বরের উপাসনাতে সমর্থ নহেন তাঁহারদিগের নিমিত্তে প্রতিমান্দি পূজার অধিকার হয়। দিতীয়তঃ বিশ্বকর্মার নির্মিত যে শিপ্পের আদেশ লিখিরাছেন তাহার উত্তর এই যে শাস্ত্রে কি যজ্ঞাদি কি মারগোচ্চাটনাদি যথন যে বিষয় লেখেন তথন তাহার সমুদায়
প্রকরণই লিখিয়া থাকেন তদনুসারে প্রতিমা পূজারপ্রয়োগ
যথন শাস্ত্রে লিখিয়াছেন তাহার নির্মাণ এবং আবাহনাদি
পূজার প্রকরণও স্বতরাং লিখিয়াছেন এবং ঐ প্রতিমার
নির্মাণের ও পূজাদির অধিকারী যে হয় তাহাও লিখিয়াছেন।

উত্তমা সহজাবস্থা মধ্যমা ধ্যানধারণা। জপস্ততিঃস্যাদধমা হোমপূজাধমাধমা॥ কুলাৰ্বঃ॥

আত্মার যে বরূপে অবস্থিতি তাহাকে উত্তম কহি আরু মননাদিকে মধ্যম অবস্থা কহি জপ ও স্থতিকে অধম অবস্থা কহি হোম পূজাকে অধম হইতেও] অধম অবস্থা কহি॥

তৃতীয়তঃ নানা তীর্থে প্রতিমাদির চাক্ষুষ হয় যে লিখিরাছেন তাহার উত্তর। যে সকল ব্যক্তি তীর্থ গমনের অধিকারি তাহারাই প্রতিমা পূজার অধিকারি অতএব তাহারা
যদি তীর্থে গিয়া প্রতিমা লইয়া মনোরঞ্জন করিতে না পায়
তবে স্বতরাং তাহারদিগের তীর্থ গমনের তাবদভিলাষ
থাকিবেক না এ নিমিন্তে তীর্থাদিতে প্রতিমার প্রয়োজন
রাখে অতএব তাহারাই নানাতীর্থে নানাবিধ প্রতিমা নির্মাণ
করিয়া রাখিয়াছে।

রূপৎ রূপবিবর্জিভস্য ভবতোধ্যানেন যছণিতৎ। স্থত্যানির্কচনীয়ভাংশিলপ্ররো দূরীকৃতা যক্ষয়া॥ ব্যাপিঅঞ্চ বিনাশিতৎ ভগবতোযত্তীর্থযাত্রাদিনা। ক্ষম্বব্যৎ জগদীশ ভদিকলভাদোয়ত্ত্রয়ৎ মৎকৃতং॥ রূপ বিবর্জিত যে তুমি ভোমার ধ্যানের দ্বারা আমিষে রূপ বর্ণন করিয়াছি আর ভোমার যে অনির্বাচনীয়ক্ত ভাহাকে শুভিবাদের ছারা আমি যে শুগুন করিয়াছি আর তীর্থ যাত্রার দ্বারা ভোমার সর্বব্যাপ-, কব্রের যে ব্যাঘাত করিয়াছি হে জগদীখর আমার অভানতা কৃত এই তিন অপরাধ ক্ষমা কর।

চতুর্থতঃ প্রতিমা পূজা শিষ্টাচার দিদ্ধ যে লিখিয়াছেন তাহার উত্তর। যে সকল লোক এদেশে শিষ্ট এবং শাস্ত্রা-র্থের প্রের্ক হয়েন তাঁহারদিগের অনেকেই প্রতিমা পূজার বাছল্যে ঐহিক লাভ দেখিয়া যথাসাধ্য তাহারই প্রচার করাইতেছেন। প্রতিমার প্রাণ প্রতিষ্ঠার উপলক্ষে এবং নানা তিথি মাহান্ম্যে ও নানা বিধ লীলার উপলক্ষে তাঁহার-দিগের যে লাভ তাহা র্ক্বেত্র বিখ্যাত আছে। আত্মোপাস-নাতে কাহারও জন্ম দিবসীয় উৎসবে এবং বিবাহে ও নানা প্রকার লীলাচ্ছলে লাভের কোন প্রসঙ্গ নাই স্বতরাং তাহার প্রেরণাতে ক্ষান্ত থাকেন। ঐ শিষ্ট লোকের মধ্যে যাঁহারা পরমার্থ নিমিত্ত ঐহিক লাভকে তুচ্ছ করিয়াছেন তাঁহারা কি এদেশে কি পাঞ্চালাদি অন্য দেশে কেবল পরমেশ্বরের উপাসনাই করিয়া আসিতেছেন, প্রতিমার সহিত পরমার্থ বিষয়ে কোন সম্বন্ধ রাখেন নাই।

পঞ্চমতঃ প্রতিমা পূজা পরম্পরা সিদ্ধ হয় যে লিখিয়াছেন তাহার উত্তর, ভ্রম বশতই হউক বা যথার্থ বিচারের দ্বারাই হউক বৌদ্ধ কি জৈন বৈদিক কি অবৈদিক যে কোন মত কতক লোকের একবার গ্রাহ্ম হইয়াছে তাহার পর সম্যক্ প্রকারে সেই মতের নাশ প্রায় হয় না, যদি হয় তবে বহুকালের পরে হয় ৷ সেই ৰূপ প্রতিমা পূজা প্রথমতঃ কতক লোকের গ্রাহ্ম হইয়া পরম্পরা চলিয়া আ্সিতেছে এবং তাহার অবহেলাও কতক লোকের দ্বারা পরস্পরা হইয়া আসিতেছে। স্থবোধ নির্ব্বোধ সর্ব্বকালে হইয়া আসিতেছে এবং তাহারদিগের অনুষ্ঠিত পৃথক্ পৃথক্ মত পরম্পরা চলিয়াও আসিতেছে, কিন্তু একাল অপেকা পূর্ব্বকালে প্রতিমা প্রচারের যে অপ্পতা ছিল ইহার প্রতি কোন সন্দেহ নাই ৷ যদি কোন সন্দিগ্ধ ব্যক্তি এই ভারতব-র্ষের মধ্যে যে কোন স্থানের চতুর্দ্দিক্ সম্পূর্ণ, বিংশতি ক্রোশের মণ্ডলী ভ্রমণ করেন তবে বোধ করি তাঁহার নিকটে অবশ্য প্রকাশ পাইবে যে ঐ মণ্ডলীর মধ্যে বিংশ-তি ভাগের এক ভাগ প্রতিমা একশত বৎসরের পূর্ব্বে প্রতি ষ্ঠিত হইয়াছে, অবশিষ্টসমুদায় ঊদ্বিশ ভাগ একশত বৎ-**নরের মধ্যে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে ৷ বস্তুতঃ যে**যেদেশে ধনের বৃদ্ধি আর জ্ঞানের ত্রুটি হয় সেই সেই দেশে প্রায় পরমার্থ नाधन विधि मरा ना इरेग़ा लोकिक थिलात नाम रहेग़ा উঠে 1

ভট্টাচার্য্য লেখেন তাহার তাৎপর্য্য এই যে যে কোন বস্তুর উপাসনা ঈশ্বরোদ্দেশে করা যায় তাহাতে পরব্রহ্মের উপাসনা হয়, আর রূপ গুণ বিশিষ্ট দেব মনুষ্য প্রভৃ-তিকে উপাসনা করিলে ঈশ্বরের উপাসনা হয় না এবং মৃৎ স্বর্ণাদি নির্মিত প্রতিমাতে ঈশ্বরের উপাসনা হয় না এমত যে কহে সে প্রলাপ ভাষণ করে। ইহার উত্তর! আমরা বাজসনেয়সংহিতোপনিষদের ভূমিকায় লিথিয়াছি যে ঈশ্ব-রের উদ্দেশে যে সাকার উপাসনা সে ঈশ্বরের গৌণ উপাসনা হয় ইহা দেখিয়াও ভট্টাচার্য্য প্রলাপের কথা কহেন আমার-দিগের ইহাতে সাধ্য কি ? কিন্তু এ স্থলে জানা কর্ত্ব্য যে আত্মার শ্রবণ মননাদি বিনা কোন এক অবয়বিকে শাক্ষাৎ ব্রহ্ম জানিয়া উপাসনা করাতে কদাপি মুক্তিভাগী হয় না, সকল শ্রুতি একবাক্যতায় ইহা প্রতিপন্ন করিয়াছেন 1

> তমের বিদিজাই তিমৃত্যুমেতি নান্যঃপদ্ম বিদ্যুতেইয়নায়। শ্রুতিঃ ॥

দেই আত্মাকেই জানিলে মৃত্যু হইতে উত্তীর্ণ হয় মুক্তি প্রাপ্তির নিমিত্ত অন্য পথ নাই।

> নান্যঃপদ্মা বিমুক্তয়ে॥ শ্রুতিঃ ॥ ভক্তব জ্ঞান বিনা মুক্তির অন্য উপায় নাই॥

নিত্যোহনিত্যানাৎ চেতনক্ষেতনানাৎএকোবহুনাৎ গোবিদ্ধাতি কামান। তমাত্মস্থ যেনুপশান্তি ধীরান্তেষাৎ শান্তিঃ শাবতী নেতরেষাৎ॥ কঠশতিঃ॥

অনিত্য বন্ধর মধ্যে যিনি নিত্য হৃদেন, আর যাবৎ চৈত্রনা বিশিষ্টের যিনি চেতন হয়েন, একাকী অর্থচ যিনি সকল প্রাণির কামনাকে দেন, তাঁহাকে যে ধীর সকল স্বীয় শরীরের হৃদিযাকাশে সাক্ষাৎ অনুভব করেন, কেবল তাঁহারদিগের নিত্য সূথ হয়, উত্রদিগের সে সুথ হয় না॥

ভট্টাচার্য্য লেখেন যে " উপাসনা পরম্পরা ব্যতিরেকে সাক্ষাৎ হয় না নিরাকার পরমেশ্বরের কথা থাকুক সামান্য যে লৌকিক রাজাদির উপাসনা বিবেচনা করিয়া বুঝা।" ইহার উত্তর। বিশ্বের সৃষ্টি স্থিতি লয়ের দ্বারা যে আমরা পরমেশ্বরের আলোচনা করি সেই পরম্পরা উপাসনা হয় আর যখন অভ্যাস বশতঃ প্রপঞ্চময় বিশ্বের প্রতীতির নাশ হইয়াকেবল ব্রহ্ম সন্তা মাত্রের স্ফূর্ত্তি থাকে তাহাকেই আত্ম সাক্ষাৎকার কহি কিন্তু ভট্টাচার্য্য অনীশ্বরকে ঈশ্বর এবং নশ্বরকে নিত্য আর অপরিমিত পরমাত্মাকে পরিমিত অঙ্গীকার করাকে পরম্পরা উপাসনা কহেন ব্স্তুতঃ সে

উপাদনাই হয় না কেবল কণ্পনা মাত্র ৷ রাজাদিগের দেবা তাঁহারদিগের শরীর দ্বারা ব্যতিরেকে 'হয় না ইহা যথার্থ ভট্টাচার্য্য লিখিয়াছেন যেহেতু তাঁহারা শরীরি স্কতরাং তাঁ-হারদিগের উপাদনা শরীর দ্বারা কর্ত্তব্য কিন্তু অশরীরী আকাশের ন্যায় ব্যাপক সক্রপ পরমেশ্বরের উপমা শরীরির সহিত দেওয়াশাস্ত্র এবং যুক্তির সর্বাধা বিরোধ হয়৷ তবে এ উপমা দেওয়াতে ভট্টাচার্য্যের ঐহিক লাভ আছে অতএব দিতে পারেন যেহেতু পরমেশ্বরের উপাদনা আর রাজার-দিগের উপাদনা এই দুইকে তুল্য করিয়া জানিলে লোকে রাজারদিগের উপাদনার যেমন উৎকোচ দিয়া থাকে সেই রূপ ঈশ্বরেকও বাঞ্জা সিদ্ধির নিমিত্ত প্রজাদি দিবেক, বিশেষ এই মাত্র রাজারদিগের নিমিত্ত যে উৎকোচ দেওয়া যায় তাহা রাজাতে পর্য্যাপ্ত হয় ঈশ্বরের নিমিত্ত যে উৎকোচ তাহা ভট্টাচার্য্যের উপকারে আইসে।

আর লেখেন যে " ঐ এক উপাস্য সঞ্গ ব্রহ্ম এই জগতের সৃষ্টি ও প্রলয় করিতেছেন ইহাতে তাঁহা হইতে ভিন্ন বস্তু কি আছে যে তাহার উপাসনা করাতে তাঁহার উপাসনা সিদ্ধ হইবেক না।" উত্তর। জগতে ব্রহ্ম হইতে ভিন্ন বস্তু নাই অতএব যে কোন বস্তুর উপাসনা ব্রহ্মোদ্দেশে করিলে যদি ব্রহ্মের উপাসনা সিদ্ধ হইতে পারে তবে এ যুক্তি ক্রমে কি দেবতা কি মনুষ্য কি পশু কি পক্ষি সকলেরি উপাসনার তুল্য ৰূপে বিধি পাওয়া গেল তবে নিকটস্থ স্থাবর জঙ্গম ত্যাগ করিয়া দূরস্থ দেবতা বিগ্রহের উপাসনা কই সাধ্য এবং বিশেষ প্রয়োজনাভাব অতএব তাহাতে প্রবৃত্ত হওয়া যুক্তি সিদ্ধা নহে। যদি বল দূরস্থ

দেবতা বিগ্রহ এবং নিকটস্থ স্থাবর জঙ্গমের উপাসনা করিলে তুল্য রূপেই যদ্যপি ঐ সর্কব্যাপি পরমেশ্বরের আারাধনা সিদ্ধ হয় তথাপি শাস্ত্রে ঐ সকল দেব বিগ্রহের পূজা করিবার অনুমতির আধিক্য আছে অতএব শাস্তানুসারে দেব বিগ্রহের পূজা করিয়া থাকি। তাহার উত্তর। যদি শাস্তানুসারে দেব বিগ্রহের উপাসনা কর্ত্ব্য হয় তবে ঐ শাস্তানুসারেই বুদ্ধিমান্ ব্যক্তির পরমাত্মার উপাসনা সর্ক্বতোভাবে কর্ত্ব্য, কারণ শাস্ত্রে কহিয়াছেন যে যাহার বিশেষবোধাধিকার এবং ব্রহ্ম জিজ্ঞাসা নাই সেই ব্যক্তিই কেবল চিত্ত স্থিরের জন্য কাম্পনিক রূপের উপাসনা করিবেক আর যিনি বুদ্ধিমান্ ব্যক্তি তিনি আত্মার শ্রবণমনন রূপ উপাসনা করিবেন, শাস্ত্র মানিলে সর্ক্ব্ মানিতে হয়।

এবঙ্গুণানুসারেণ রূপাণি বিবিধানি চ। কম্পিতানি হিতার্থায় ভক্তানামপ্পমেধসাৎ॥

মহানিকাণ্ৎ॥

এই রূপ প্রণের অনুসারে নানা প্রকার রূপ অপ্পবৃদ্ধি ভক্তদিগের হিতের নিমিত্তে কম্পনা করা গিয়াছে।

ধনুগৃ হীজ্যোপনিষদৎমহাত্রৎ শর্ৎ হ্যুপাদানিশিতং দন্ধয়ীত। আঘম্য তদ্ভাবগতেন চেতদা লক্ষ্যৎতদেবাক্ষরৎ দৌম্য বিদ্ধি॥ মুগুকক্ষতিঃ॥

সর্বাদা ধ্যানের ছাঁরা জীবাক্সা রূপ শরকে তীক্ষ্ণকরিয়া প্রণব রূপ মহাস্ত্র ধনুকেতে তাহা সন্ধান করিবেক পশ্চাৎ ব্রহ্ম চিন্তন যুক্ত চিন্ত দ্বারা মনকে আকর্ষণ করিয়া অক্ষর স্বরূপ ব্রহ্মেতে হে সৌম্য সেই জীবাক্সা রূপ শরকে বিদ্ধ করে।

> তদ্বমিত্যুপাসিতব্যং॥ ভলবকারোপনিষং॥

সর্ব্যক্ত জনীয় করিয়া তিনি বিখ্যাত হয়েন এইপ্রকারে ব্রক্ষের উপাসনা অর্থাৎ চিস্তা কর্ত্তব্য হয় ।

ভট্টাচার্য্য লেখেন তাহার তাৎপর্য্য এইযে "যদি সর্ব্বত্র ব্রহ্ম ময় স্ফূর্ত্তি না হয় তবে ঈশ্বরের সৃষ্ট এক এক পদার্থকে ঈশ্বর বোধ করিয়া উপাসনা করিলেও ফল সিদ্ধি অবশ্য হয় আপনার বৃদ্ধি দোষে বস্তুকে যথার্থকপে না জানিলে কল, সিদ্ধির হানি হইতে পারে না যেমন স্বপ্নেতে মিথ্যা ব্যাঘ্রাদি দর্শনে বাস্তব ফল প্রত্যক্ষ কি না হয় ? "ইহার উত্তর । ভট্টাচার্য্য আপন অনুগতদিগকে উত্তম জ্ঞান দিতেছেন যে ঈশ্বরের সৃষ্ট কে আপুন বুদ্ধি দোষে ঈশ্বর জ্ঞান করিলেও चरপुत वर्गाघानि नर्भरनत कलात नाम कल निक्ति रम किछ ভট্টাচার্য্যের অনুগতদিগের মধ্যে যদি কেহ স্থবোধ থাকেন তিনি অবশ্য এই উদাহরণের দ্বারা,বুঝিবেন যে স্বপ্রেতে ভ্ৰমাত্মক ব্যাঘাদি দৰ্শনৈতে যেমন ফল সিদ্ধি হয় সেইৰূপ ফল সিদ্ধি এই সকল কাম্পেনিক উপাসনার দ্বারা হইবে-ক৷ স্বপু ভঙ্গ হইলে যেমন সেই স্বপ্লের সিদ্ধ ফল নিষ্ট इय मिट्रेक्प खम नाम इटेलिट खम जना उपामनात कलए নাশকে পায়, যথন ভট্টাচার্য্যের উপদেশ দ্বারা তাঁহার কোন স্থবোধ শিষ্য ইহা জানিবেন তথন যথাৰ্থ জ্ঞানাধীন यে कल निक्त इय़ आद य कलाद कमानि नाम नाई जाहात উপাৰ্জ্ঞনে অবশ্য সেই ব্যক্তি প্ৰবৃত্ত হইতে পারেন।

আর লেখেন " যেমন কোন মহারাজ আচ্ছন্নপে স্প্রজাবর্গের রক্ষণানুরোধে সামান্য লোকের ন্যায় স্থরাজ্যে ভ্রমণ করেন সেই ৰূপ ঈশ্বর রাম ক্ষণাদি মনুষ্য ৰূপে আ-চ্ছন্ন স্থৰূপ হইয়া স্বসৃষ্টি জগতের রক্ষা করেন"। উত্তর। কি রামক্ষণ বিগ্রহে কি আব্রহ্ম তম্ব পর্যান্ত শরীরে পরমে-শ্বর স্বকীয় মায়ার দ্বারা সর্ব্বিত্র প্রকাশ পাইতেছেন। অস্ম- দাদির শরীরে এবং রাম কৃষ্ণ শরীরে ব্রহ্ম স্বৰূপের ন্যুনাধিক্য নাই কেবল উপাধি ভেদ মাত্র । যেমন এক প্রদীপ সূক্ষা আবরণ কাচাদি পাত্রে থাকিলে তাহার জ্যোতিঃ বাছে প্র-কাশ পায় সেই ৰূপ রামকৃষ্ণাদি শরীরে ব্রহ্ম প্রকাশ পায়েন আর সেই দীপ যেমন স্থূল আবরণ ঘটাদি মধ্যে থাকিলে তাহার জ্যোতিঃ বান্থে প্রকাশ পায় না সেই ৰূপ ব্রহ্ম স্থাব-রাদি শরীরে প্রকাশ পায়েন না অতএব আব্রহ্মস্তম্ব পর্যান্ত ব্রহ্ম সন্তার তারতম্য নাই।

> স্থাহৎ যুদ্দমদাবার্য্য ইমে চ দ্বারকৌকদ: । দর্কেপ্যেবং নদুশ্রেষ্ঠ বিষ্ণাাঃ দচরাচরং ॥ ভাগবতং ॥

হে যদৃহৎশ শ্রেষ্ঠ আমি ও ভোমরা ও এই বলদেব আর দারকা বাসি যাবৎ লোক এসকলকে ব্রহ্ম করিয়া জান কেবল এসকলকে ব্রহ্ম জানিবে এমত নহে কিন্তু স্থাবর জঙ্গমের সহিত সমুদায় জগৎকে ব্রহ্ম করিয়া জান॥

> বহুনি মে ব্যতীতানি জম্মানি তব চার্জ্জুন। তান্যহৎবেদ সর্বাণি ন ত্রৎবেশ্য প্রস্তপ ॥ নীকা॥

হে অর্জ্জুন হে শক্রতাপজনক আমার অনেক জন্ম অতীত হইয়াছে এবং তোমারও অনেক জন্ম অতীত হইয়াছে কিন্দু বিদ্যা মায়ার দ্বারা আমার হৈতেন্য আবৃত নহে এপ্রযুক্ত আমি তাহা দকল জানিতেছি আর তোমার চৈতন্য অবিদ্যা মায়াতে আবৃত আছে এই হেতু তুমি তাহা জানিতেছ না॥

ব্রক্তিবেদম্মৃত পুরস্তাদুকা পশ্চাদুকা দক্ষিণত শ্চোন্তরে । অধশ্চোর্ক্তঃ প্রসূত ব্রক্তিবেদ বিশ্বমিদ বরি ছ ॥ মুগুকশ্রুতিঃ॥

সক্ষুপে ও পশ্চাতে এবং দক্ষিণে ও বামে অধাে উর্দ্ধে তােমার অবিদ্যা দােশের ছারা যাহা যাহা নাম রূপে প্রকাশ্যমান দেখিতেছ সে সকল সর্ব্ধ শ্রেষ্ঠ এবং নিত্য ব্রহ্ম মাত্র হয়েন অর্থাৎ নাম রূপ সকল মায়া কার্য্য ব্রহ্মই কেবল সত্য সর্ব্ধ ব্যাপক হয়েন।

ভট্টাচার্য্য ব্যঙ্গ পূর্ব্বক যাহা লিখেন তাহার তাৎপর্য্য এই যে সে কেমন অদৈতবাদী যেকহে যে ৰূপ গুণ বিশিষ্ট দেব মনুষ্যাদিও আকাশমনঃ অন্নাদি ব্ৰহ্ম হইতে ভিন্ন হয় এবংতাহারাব্রক্ষোদ্দেশে উপাস্য হয় না ৷ ইহার উত্তর ৷ আমরা যে সকল গ্রন্থ এপর্য্যন্ত বিবরণ করিয়াছি তাহাতে ইহাই পরিপূর্ণ আছে যে ব্রহ্ম সর্বব্যাপী, কোন বস্তু পরমান্তা হইতে ভিন্ন স্থিতি করে না,ব্রন্মের উদ্দেশে দেব ম-নুষ্য পশু পক্ষিরও উপাসনা করিলে ত্রন্মের গৌণ উপাসনা হয় এবং ঐ সকল গৌণ উপাসনার অধিকারী কোন্কোন্ ব্যক্তি ইহাও লিখিয়াছি ৷ এসকল দেখিয়াও ভট্টাচার্য্য এৰপ লেখেন ইহা জ্ঞানবান্ লোকের বিবেচনা করা কর্ত্তব্য । তবে যে আমরা কি দেবতার কি মনুষ্যের কি অন্নের কি মনের স্বতন্ত্র ব্রহ্মত্ব সর্ব্বথা নিষেধ করিয়াছি সে কেবল বেদান্ত মতানুসারে এবং বেদ সম্মত যুক্তি দ্বারা, যেহেতুত্র-ন্দোর আরোপে যাবৎ মায়া কার্য্য নামৰূপের ব্রহ্মত্ব স্বীকার করা যায় মায়িক নাম ৰূপাদি স্বতন্ত্র ব্রহ্ম কদাপি নহে 1

> নেতরোহনুপপতেঃ॥ বেদান্তসূত্র< ॥

ইতর অর্থাৎ জীব আনক্ষয় জগৎ কারণ হয়েন না গেহেতু জগতের সৃষ্টি করিবার সংকপে জীবে আছে এমত বেদে কতেন নাই।

> ভেদব্যপদেশাক্তান্যঃ॥ বেদান্তসূত্রং॥

সূর্যা ন্তর্ম ব্রী পুরুষ সূর্যা হউতে ভিন্ন হয়েন যেহেতু সূর্যোর এবং সূর্যা-ন্তর্মান্তর ভেদ কথন বেদে আছে ॥

বেদে এবং বেদান্ত শাস্ত্রে প্রথমতঃ জগতের সৃষ্টি স্থিতি প্রলয়ের নিদর্শন দ্বারা ব্রহ্ম সম্ভাকে প্রমাণ করেন। তদ- নন্তর ত্রন্ধের স্বৰূপ প্রতিপন্ন করিবার প্রয়াদে তাঁহাকে সন্ত্রা মাত্র চিম্মাত্র ইত্যাদি বিশেষণের দ্বারা কহিয়া ইন্দ্রিয় এবং মনের অগোচর ক্রন্ধাস্বৰূপকে নির্দ্দেশ করিতে বাক্যময় বেদ অসমর্থ হইয়া ইহা স্বীকার করেন যে ত্রন্ধের স্বৰূপ যথা-র্থতঃ অনির্ব্বচনীয় হয় তিনি কোন বিশেষণ দ্বারা নির্ধারিত ৰূপে কর্থন যোগ্য হয়েন না।

অথাত আদেশেনেতি নেতি নজেতঝাদিতি নেতানাৎ প্রমস্তাথ নামধেয়ৎ সতাস্য সতামিতি প্রাণাবৈ সতাৎ তেয়ামেফ সতাৎ ॥ বৃহদার্ণ্যকঞ্জিঃ॥

নানা প্রকার সগুণ নিগুণ স্বৰূপে ত্রন্ধের বর্ণনের পরে দেখিলেন যে বাক্যের স্বারা বেদে ব্রহ্মকে কহিতে পারেন না যেহেতু নামের দারা কিয়া রূপের দারা অথবা কর্মের দারা অথবা জাতির দ্বারা অথবা অন্য কোন গুণের দ্বারা বস্তুকে বাক্য কহেন কিন্তু বস্তুতঃ ব্রহ্মেতে ইহার কিছুই নাই অতএব ইহা নহেন ইহা নহেন এই ৰূপে বেদে তাঁহাকে নিৰ্দ্ধারিত কোন ইন্দ্রিয়ের দারা যাহার প্রত্যক্ষ হয় কিয়া মনের দারা যাহার অনুভব হয় সে ব্রহ্ম নহে তবে বিজ্ঞান আনন্দ ব্ৰহ্ম বিজ্ঞান ঘন ব্ৰহ্ম আত্মাব্ৰহ্ম ইত্যাদি বিশেষণের দ্বারা যে বেদে ব্রহ্মের কথন আছে সে উপদেশ মাত্র অর্থাৎ ব্রহ্মকে কহিতে লাগিলে এই পর্য্যন্ত কহা যায় ৷ অতএব ব্রহ্ম এই দকল অনুভূত বস্তুর মধ্যে কিছুই নহেন এই মাত্র বেন্দের নির্দেশ ইহা ভিন্ন আর নির্দেশ নাই ! সত্যের ন্যায় প্রতীয়মান হইতেছে যে জগৎ তাহার মধ্যে ষথাৰ্থ ৰূপ যে সভ্য তিনিই ব্ৰহ্মঃপ্ৰাণ প্ৰভৃতি ব্ৰহ্ম নহেন তাহার মধ্যে সত্য যে বস্তু তিনিই ব্রহ্ম হয়েন ৷ •

#### যস্যামতৎত্স্য মতৎ মতৎ যস্য ন বেদ সং॥ তল্পবকারোপনিষ্ঠ

ব্রহ্ম স্বরূপ আমার জ্ঞাতনহে এরপ নিশ্চয় যে ব্রহ্ম জ্ঞানির হয় তিনি ব্রহ্মকে জানিয়াছেন আরে আমি ব্রহ্ম স্বরূপ জানিয়াছি এরূপ নিশ্চয় যে ব্যক্তির হয় সে ব্রহ্ম কে জানে না।

ভট্টাচার্য্য লেখেন যে "यদি মন্দির মস্জিদ গিরিজা প্রভৃতি যে কোন স্থানে যে কোন বিহিত ক্রিয়ার দ্বারা শূন্য স্থানে ঈশ্বর উপাস্য হয়েন তবে কি স্বঘটিত স্বর্ণ মৃত্তিকা পাষাণ কাষ্ঠাদিতে ঐ ঈশ্বরের উপাসনা করাতে ঈশ্বরের অসম্মান করা হয় ?" উত্তর, মস্জিদ গিরিজাতে ঈশ্বরের উপাসনা আর স্বর্ণমৃত্তিকাদি প্রতিমাতে ঈশ্বরের উপাসনা এ দুইয়ের সাদৃশ্য যে ভট্টাচার্য্য দিয়াচছন সৈ অত্যন্ত অযুক্ত, যেহেত্র মস্জিদ গিরিজাতে ঘাঁহারা ঈশ্বরের উপাসনা করেন তাঁহারা ঐ মন্জিদ গিরিজাকে ঈশ্বর কহেন না, কিন্তু স্বর্ণ মৃত্তিকা পাষাণে যাঁহারা ঈশ্বরের উপাসনা করেন ভাঁহারা উহাকেই ঈশ্বর কহেন এবং আশ্চর্য্য এই যে তাঁহাকে ভোগ দেন এবং শয়ন করান ও শীত নিবারণার্থে বস্ত্র দেন তাহার গ্রীয় নিবারণার্থে বায়ু ব্যজন করেন, এই সকল ভোগ শয়নাদি ঈশ্বর ধর্মের অত্যন্ত বিপরীত হয়৷ বস্তুতঃ পরমে-শ্বরের উপাসনাতে মস্জিদ গিরিজা মন্দির ইত্যাদি স্থানের কোন বিশেষ নাই যেখানে চিত্ত স্থির হয় সেই স্থানেই উপাসনা করিবেক।

> ষবৈকাগ্ৰতা তত্ত্বাবিশেষাৎ ॥ বেদান্তসূত্ৰ৭ ॥

ষেখানে চিত্ত স্থির হয় সেই স্থানে আত্মোপাসনা করিবেক, তীর্থাদি স্থানের বিশেষ নাই ॥

उद्घाठार्या लात्थन य " ইहात्उ यनि त्वह करह य

বেদান্তে দকলই ব্ৰহ্ম ইহা কহিয়াছেন তাহাতে বিহিত অবিহিত বিভাগ কি? তবে কি কর্ত্তব্য বা কি অকর্ত্তব্য কি ভক্ষ্য বা কি অভক্ষ্য কি গম্যা বা কি অগম্যা, যখন ন্যাহাতে আত্মসন্তোষ হয় তথন সেই কৰ্ত্তব্য যাহাতে অস-ন্তোষ হইবে সে অকর্ত্তব্যা" উত্তর, যে ব্যক্তি এমত কহে যে সকলই ব্রহ্ম তাহাতে বিহিত অবিহিতের বিভাগ কি, তাহারপ্রতি ভট্টাচার্য্যের এআশঙ্কা করা যুক্ত হইতে পারে 1 কিন্তু যে ব্যক্তি কহে যে লোকেতে প্রত্যক্ষ যাহা যাহা হই-তেছে তাহার বাস্তব সত্তা নাই যথার্থ সন্তা কেবল ব্রহ্মের, আর সেই ব্রহ্মসন্তাকে আশ্রয় করিয়া লৌকিক যে যে বস্তু যে যে প্ৰকারে প্ৰকাশ পায় তাহাকে সেই সেই ৰূপে ব্যব-হার করিতে হয়ঃ যেমন এক অঙ্গ হস্ত ৰূপে অন্য অঙ্গ পাদ ৰূপে প্ৰতীত হইতেছে, যে পাদ ৰূপে প্ৰতীত হয় তাহার দ্বারা গমন ক্রিয়া নিষ্পন্ন করা যায়, আর যে হস্ত রূপে প্রতীত হয় তাহার দারা গ্রহণ ৰূপ ব্যাপার সম্পন্ন করা যায়, আর যাহার দাহিকা শক্তি দেখেন তাহাকে দাহ কর্মে আর যাহার শৈত্য গুণ পায়েন তাহাকে পানাদি বিষয়ে নি-য়োগ করেন, তাহার প্রতি ভট্টাচার্য্যের এ আশঙ্কা কদাপি যুক্ত হয় না ৷ ভট্টাচার্য্যের মতানুযায়িদিগের প্রতি এ আশ-ক্কার এক প্রকার সম্ভাবনা আছে**যেহেতু তাঁহারা জগৎ**কে শিবশক্তিময় অৰ্থবা বিষ্ণুময় কহেন ৷ অতএব এৰপ জ্ঞান যাঁহারদিগের তাঁহারা খাদ্যাখাদ্য ইত্যাদির প্রভেদ চক্রে অথবা পঙ্গতে করেন না এবং যেব্যক্তি ধ্যান সময়ে ও পূজাতে যুগলের সাহিত্য সর্বাদা স্মরণ করেন এবং ঘাঁহার বিশ্বাস এৰূপ হয় যে আমার আরাধ্য দেবতারা নানা প্রকার অগম্যাগমন করিয়াছেন এবং ঐ সকল ইতিহাসের পাঠ শ্রুবণ এবং মনন সর্বাদা করিয়া থাকেন তাঁহার প্রতি এক প্রকার অগম্যাগমনাদির আশঙ্কা হইতে পারে কিন্তু যে ব্যক্তি এমত নিশ্চয় রাখে যে বিধি নিষেধের কর্তা যে পরমে-শ্বর তিনি সর্বাত্রব্যাপী সর্বাদ্রক্তা সকলের শুভাশুভ কর্মানু-সারে স্থখ দুংখ রূপফল দেন সে ব্যক্তি ঐ সাক্ষাৎ বিদ্যমান পরমেশ্বরের ত্রাস প্রযুক্ত তাঁহার কৃত নিয়মের রক্ষা নিমিত্ত যথা সাধ্য যত্ন অবশ্যই করিবেক।

ভট্টাচার্য্য লেখেন যে "এতাদৃশ শাস্ত্র বিরুদ্ধ স্বকপোল কম্পিতানুমানে বৈধ বছ পশুবধ স্থানের সিদ্ধ পীঠত্ব প্রসিদ্ধ দৃষ্টান্তে বুচরখানার সিদ্ধপীঠত্ব কম্পনা এবং তাদৃশ অন্য অন্য কম্পনা যাহারা করে তাহারা স্থ্রী ও তদিতর স্ত্রী মাত্রেতে কি রূপব্যবহার করে ইহা তাহারদিগকে জিজ্ঞাসা করিও।" উত্তর, যাহার পর নাই এমত উপাসনা বিষয়ে নানা প্রকার কম্পনা যাহারা করিয়া থাকেন তাঁহারদিগের প্রতি এ প্রশ্ন করা অত্যাবশ্যক হয়। অতএব যে পক্ষে কম্পনা ব্যতিরেকে নির্বাহ নাই তাহারদিগের এ প্রশ্ন করা অতি আশ্বর্য্য।

ভট্টাচার্য্য প্রশ্ন করেন "যে হে অগ্রাহ্য নাম ৰূপ অমুকেরা আমরা তোমারদিগকে জিজ্ঞাদি তোমরা কি ?
ইত্যাদি" উত্তর, আমারদিগকে দোপাধি জীব করিয়া বেদে
কহেন ইহা দেখিতেছি ৷ ব্রহ্মতত্ত্ব বিদিত নাহইলে উপাধির
নাশ হয় না একারণ তাহার জিজ্ঞাম্ব হই স্বতরাং তাহার
প্রতিপাদক শাস্ত্রের এবং আচার্য্যোপদেশের শুবণের নিমিস্ত
যত্ন করিয়া থাকি ৷ অতএব আমরা বিশ্বগুরু ও সিদ্ধপুরুষ

ইত্যাদি গর্বা রাখি না, এবং ভট্টাচার্য্যের উপক্রতি স্বীকার ক্রি, যেহেতু প্রত্যেক ব্যক্তি আপনার আপনি অতি প্রিয় হয়, এনিমিন্তে স্বকীয় দোষ সকল দেখিতে পাইতেছিলাম না, ভট্টাচার্য্য তাহা জ্ঞাত করাইয়াছেন, উত্তম লোকের ক্রোধও বর তুল্য হয় ।

যদি বল আন্মোপাসনার যে সকল নিয়ম লিখিয়াছেন তাহার সম্যক্ প্রকার অনুষ্ঠান হইতে পারে না অতএব সাকার উপাসনা স্থলত তাহাই কর্ত্তব্য। উত্তর, উপাসনার নিয়মের সম্যক্ প্রকার অনুষ্ঠান না হইলে যদি উপাসনা অকর্ত্তব্য হয় তবে সাকার উপাসনাতেও প্রবৃত্ত হওয়া উচিত হয় না যেহেতু তাহার নিয়মেরও সম্যক্ প্রকার অনুষ্ঠান করিতে কাহাকেও দেখিতে পাই না। বস্তুতঃ সম্যক্ প্রকার অনুষ্ঠান যাবং উপাসনাতেই অতি দুঃসাধ্য অতএব অনুষ্ঠানে যথা সাধ্য যত্ন কর্ত্তব্য হয়। বরঞ্চ যজ্ঞাদি এবং প্রতিমার অর্চনাদি কর্ম্ম কাণ্ডে যথা বিধি দেশ কাল দ্বব্য অভাবে কর্ম্ম সকল পণ্ড হয় কিন্তু ব্রহ্মোপাসনা স্থলে ব্রহ্ম জ্ঞান অর্জ্জনর প্রতি যত্ন থাকিলেই ব্রহ্মোপাসনা স্থলির হইতে পারে, কারণ কেবল এই যত্ন করণের বিধি মনুতে প্রাপ্ত হইতেছে।

যথোক্তান্যপি কর্মাণি পরিহার দিজোত্তমঃ। আ্লুজানে শমে চ স্যাদ্দেদাভ্যাসে চযক্তবান্॥ মনঃ॥

শান্ত্রোক্ত যাবৎ কর্ম তাহাকে পরিত্যাগ করিয়াও ব্রক্ষোপাসনাতে এবৎ ইন্দ্রিয় নিগ্রহে আর প্রণব এবং উপনিষদাদি বেদাভ্যাদে উত্তয় ব্রাহ্মণ যক্ত করিবেন॥

আমরা এখন দুই তিন প্রশ্ন করিয়া এ প্রত্যুত্তরের 🔉

সমাপ্তি করিতেছি। প্রথম, কোন ব্যক্তি আচারের দারা খিবির ন্যায় আপনাকে দেখান এবং ঋষিদিগের ন্যায় বেশ্ ধারণ করেন, আপনি সর্বাদা অনাচারির নিন্দা করেন অথচ যাহাকে মুেচ্ছ কহেন তাহার গুরু এবং নিয়ত সহবাসি হয়েন, আর গোপনে নানা বিধ আচরণ করেন; আর অন্য এক ব্যক্তি অধম বর্ণের ন্যায় বেশ রাখে, আমিষাদি স্পাই রূপে ভোজন করে, আপনাকে কোন মতে সদাচারি দেখায় না, যে দোষ তাহার আছে তাহা অঙ্গীকার করে, এদুই প্রকার মনুযোর মধ্যে বক ধূর্ত্ত আখ্যান কাহাকে শোভা পায়। এ প্রশ্নের কারণ এই যে ভট্টাচার্য্য আমার-দিগকে বক ধূর্ত্ত করিয়া বেদান্তচন্দ্রিকাতে কহিয়াছেন।

দিতীয়, এক জন নিধিদ্ধাচারী সে আপনাকে বিশ্বগুরু করিয়া জানে আর এক জন নিসিদ্ধাচারী সে আপনার অধ-মতা স্বীকার করে এই দুইয়ের মধ্যে কাহার অপরাধ মার্জ্জনার যোগ্য হয়।

তৃতীয়, এক ব্যক্তি লোকের যাবৎ শাস্ত্র গোপন করিয়া লোককে শিক্ষা দেয় যে যাহা আমি বলি এই শাস্ত্র, ইহাই নিশ্চয় কর, তোমার বুদ্ধিকে এবং বিবেচনাকে দূরে রাথ, আমাকে ঈশ্বর করিয়া জান, আমার তুটির জন্যে সর্ব্বস্থ দিতে পার ভালই নিদান তোমার ধনের অর্দ্ধেক আমাকে দেও, আমি তুই হইলে সকল পাপ হইতে তুমি মুক্ত এবং স্বর্গ প্রাপ্ত হইবে। আর এক জন শাস্ত্র এবং লোকের বোধের নিমিত্ত যথাসাধ্য তাহার ভাষা বিবরণ করিয়া লোকের সম্মুখে রাখে এবং নিবেদন করে যে আপনার অনুভবের জারা এবং বেদ সম্মৃত সুক্তির জারা ইহাকে বুঝ আর

যাহা ইহাতে প্রতিপন্ন হয় তাহা যথাসাধ্য অনুষ্ঠান কর 
আর অন্তঃকরণের সহিত ঈশ্বরকে ভয় এবং সন্মান কর 
এদুইয়ের মধ্যে কোন্ ব্যক্তি স্বার্থপর বুঝার ৷ এপ্রশ্নের 
কারণ এই যে ভট্টাচার্য্য বেদান্তচন্দ্রিকাতে আমারদিগকে 
স্বপ্রয়োজন পর করিয়া লিথিয়াছেন ৷ এখন ইহার সমাধা 
বিজ্ঞা লোকের বিবেচনায় রহিল ৷ হে সর্ক্বিয়াপি পরমেশ্বর তুমি আমারদিগকে দ্বেষ মৎসরতা মিধ্যাপবাদে প্রবৃত্ত 
করাইবে না ৷



## একমেবাদ্বিতীয়ং ৷

লুপ্যাপ্য

---

# মহাত্মা প্রাক্তরাজা রামমোহন রায় কৃতগ্রন্থের চূর্ণক ৷



দ্বিতীয় সংখ্যা।



১৪ প্রাবণ ১৭৬৬ শক ৷

কলিকাতা।

তক্তবেধিনী সভার যন্ত্রালয়ে মৃদ্রিত হইল ॥

### ওঁতৎসৎ

অদ্বিতীয় ইন্দ্রিয়ের অগোচর সর্বব্যাপি যে পরব্রহ্ম তাঁহার তত্ত্ব হইতে লোক সকলকে বিমুখ করিবার নিমিত্তে এবং পরিমৃত ও মুখ নাসিকাদি অবয়ব বিশিষ্টের ভজনে প্রবৃত্ত করাইবার জন্য ভগবদেগীরাঙ্গ পরায়ণ গোস্বামিজী যাহা লিথিয়া পাঠাইয়াছেন তাহার উত্তর প্রত্যেকে দেওয়া যাইতেছে, বিজ্ঞ সকলে বিবেচনা করিবেন। প্রথমতঃ প্রশ্ন করেন যে " সকল বেদের প্রতিপাদ্য সক্রপ পরব্রহ্ম হইয়াছেন ইহার উত্তর বাক্য কি সংগ্রহ করিব ? যেহেতু একথা সকল দর্শনকারদিগের সমত। কিন্তু ইহাতে জিজ্ঞাসা এই যে ব্ৰহ্মেতেকোন উপাধি দোষ স্পৰ্শ হইবে না অথচ বেদেরা প্রতিপন্ন করিতেছেন তাহার প্রকার কি ৷ '' উত্তর, বেদ সকল ব্রহ্মের সন্তাকে কি ৰূপে প্রতিপন্ন করেন আর উপাধি দোষ স্পর্শ বিনাকি ৰূপে ব্রহ্ম তত্ত্ব কথনে বেদেরা প্রবৃত্ত হয়েন ইহা জানিবার নিমিত্ত লোক সকলের উচিত যে পক্ষপাত পরিত্যাগ পূর্বক দশোপনিষদ্বেদান্ত শাস্ত্রের আলোচনা করেন। যদি চিক্ত শুদ্ধি হইয়া থাকে তবে বেদান্তের বিশেষ অবলোকনের পরে পুনর্কার এতাদৃশ সংপ্রতি আমরাও এবিষয়ে প্রশ্নের সম্ভাবনা থাকে না 1 সজ্জেপে কিঞ্চিৎ লিখিতেছি 1

#### অন্যদেব তদ্বিদিতাৎ ॥ তলবকারোপনিষৎ॥

যাবৎ বিদিত বন্ধ অর্থাৎ যে যে বন্ধকে চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়ের দার। • জানা যায় ব্রহ্ম সে দকল বন্ধ হইতে ভিন্ন হয়েন ।

অথাতআদেশোনেতি নেতি ॥ বৃহদার্ণাকশ্রুতিঃ॥

এ বন্দ্রহ্ম নহে এক দ্রহ্ম নহে ইত্যাদি রূপে যাবৎ জন্য বন্দ্র হইতে ব্রহ্ম ভিন্ন হয়েন এই মাত্র ব্রহ্মের উপদেশ বেদে করেন্।

কিন্তু জগতের সৃষ্টি স্থিতি ভঙ্গ দেখিয়া আর জড় স্বৰূপ শরীরের প্রবৃত্তি দেখিয়া এই সকলের কারণ যে পরব্রহ্ম ভাঁহার সন্তাকে নিৰূপণ করা যায়।

আপনি লেখেন যে " তোমারনিংগর যদি কোন বেদান্ত ভাষ্য অবলোকনের দারা ব্রহ্ম নিরাকার এমত জ্ঞান হইয়া থাকে তবে সে কুজ্ঞান ৷ " উন্তর, ভগবৎ পূজ্যপাদ আপনার ভাষ্যে ব্রহ্মকে বেদের স্পট্টার্থের বিপরীত আকার রহিত করিয়া কহিয়াছেন এমত কেহ স্বীকার করিতে পারে না কারণ প্রত্যক্ষ তাবৎ উপনিষদে ও বেদান্ত সূত্রে ব্রহ্মকে নাম ৰূপের ভিন্ন করিয়া স্পষ্ট ৰূপে এবং প্রসিদ্ধ শক্তে সর্ব্বেক কহেন।

> জ্বশব্দস্পর্শমরূপমব্যয় ২ তথাহরসংনিতামগন্ধবচ্চ ঘৎ॥ কটোপনিষৎ॥

প্রব্রেজেতে শব্দ সপর্শ রূপ রূম গন্ধ এসকল ওণ নাই তিনি হ্রাস কৃদ্ধি শূন্য নিত্য হয়েন॥

यहनत्पुन्गমগ্রাহ্মগোত্রমবর্ণমচক্ষুংশ্রোত্র ওদপাণিপাদ ইত্যাদি। মুগুকঞ্জিঃ॥

ষে ব্রহ্ম চফুরাদি ইন্সিয়ের গোচর নহেন আর হস্তাদি কর্মেন্দ্রি-য়ের গ্রাহ্ম নহেন এবং জন্ম রহিত বর্ণ রহিত এবং চফুঃ গ্রোত্র হস্তু পাদাদি অবয়ব রহিত হয়েন ইত্যাদি॥ অদৃঊমব্যবহার্য্যমগ্রাহ্মলক্ষণমচিন্ত্যমব্যপদেশ্যৎ ॥ মাণ্ডুক্যোপনিষৎ ॥

ব্রহ্ম দৃষ্টিগোচর হয়েন না এবং ব্যবহারের যোগ্য তিনি হয়েন না আর হস্ত পাদাদি ইন্দ্রিয়ের দারা তিনি গ্রাহ্ম হয়েন না এবং তাঁহার স্বরূপ অনুমানের দারা জানা যায় না এবং তাঁহার স্বরূপ চিন্তার যোগ্য নহে আর তিনি শব্দের দারা নির্দেশ্য নহেন।

> অরপবদেব হি তৎপ্রধানআৎ॥ বেদাস্ত সূত্র ॥

ব্রহ্ম কোন প্রকারেই রূপ বিশিষ্ট নহেন যেহেতু নির্ন্ধ প্রতিপাদক জ্ঞতির দর্শত প্রাধান্য হয়।

অতএব এই সকল স্পান্ট শব্দ হইতে প্রসিদ্ধ যে অর্থ নিষ্পান্ন হইতেছে তাহ্বার জ্ঞানকে কুজ্ঞান করিয়া কহিতে তাঁহারাই পারেন ঘাঁহারদিগের বেদে প্রামাণ্য নাই অথবা ঘাঁহারা প্রতারণার উদ্দেশে কিয়া পক্ষপাত করিয়া স্পান্টা-র্থের বিপরীত অর্থ কণ্পনা করেন।

আর লেথেন যে "বেদ ও ব্রহ্মসূত্র এবং বেদান্তাদি শাস্ত্র প্রাক্ত মনুষ্যের বোধগম্য হইতে পারে না ! '' উত্তর, যদ্যপি বেদ দুর্জ্জের বটেন তথাপি বেদের অনুশীলন করা ব্রাহ্মণের নিত্য ধর্মা হইয়াছে অতএব তাহার অনুষ্ঠান সর্বাদা কর্ত্তব্য ৷

> ব্রাহ্মণেন নিফ্কারণোধর্মঃ ষড়ঙ্গোবেদোহ খোয়োজের শ্চ ইতি॥ শতিঃ॥

ব্রাহ্মণের নিফরারণ ধর্ম এই যে ষড়ঙ্গ বেদের অধ্যয়ন করিবেন এবং অর্থ জানিবেন।

> আক্সভানে শমে চ স্যাদ্ধেদাভ্যাদে চ্যত্নবান্॥ মনুঃ॥

ব্রক্ষোপাসনাতে এবং ইন্দ্রিয় নিগ্রহে আর প্রণবএবং উপনিষদাদি বেদাভ্যাদেউত্তম ব্রাহ্মণ যভন করিবেন॥ বেদ দুর্জ্জের হইলেও বেদার্থ জ্ঞান্ব্যতিরেকে আমার দিগের ঐহিক পারত্রিক কোন মতে নিস্তার নাই এই হেতু বেদের অর্থাবধারণ সময়ে সেই অর্থে সন্দেহ না জন্মে এই নিমিত্ত দ্বিতীয় প্রজাপতি ভগবান্স্বায়ম্ভুব মনু ধর্মসং

> যৎ কিঞ্চিম্মনুরবদন্তদৈ ভেষজৎ ॥ শ্রুতিঃ ॥ যাহা কিছু মনু কহিয়াছেন তাহাই পথা।

বিষ্ণুরুদ্রাংশসম্ভব ভগবান্ বেদব্যাসও বেদান্ত সূত্রে তাবৎ অর্থ স্থির করিয়াছেন অতএব বেদ দুর্জ্ঞেয় হইয়াও এই সকল উপায়ের দ্বারা স্থগম হইয়াছেন ইহাতে কোন আশক্ষা হইতে পারে না।

> বেদাদ্যোর্থঃস্থয়ৎজ্ঞাতস্ত্তত্রাজ্ঞানংভবেদ্গদি। থ্যমিভিনিশিচতে তত্র কা শক্ষা স্যাম্মনীঘিণাং॥ ব্যাসস্থৃতিঃ॥

বেদ হইতে যে অর্থের জান হয় তাহাতে যদি শক্ষা জন্মে তবে থ্রুষিরা যে রূপ তাহার অর্থ নির্ণয় করিয়াছেন তাহাতে বিজ্ঞ ব্যক্তি-দিগের আর কি শক্ষা হইতে পারে ॥

আর লেখেন যে "পরমার্থ বিষয়ে প্রাকৃত মনুষ্যের প্রত্যক্ষাদি প্রমাণ হইতে পারে না।" ইহার উত্তর, অনু-মানাদি সকল প্রমাণের মূল যে প্রত্যক্ষ তাহা প্রমাণ না হইলে তাবৎ প্রমাণ উচ্ছন্ন হইয়া যায়, যদি প্রত্যক্ষ প্রমাণ না হয় তবে বেদ পুরাণাদি শাস্ত্র যাহা প্রত্যক্ষ দেখি এবং প্রত্যক্ষ শুনি তাহার অপ্রামাণ্য হইয়া সকল ধর্ম লোপ হইতে পারে, আর প্রাকৃত মনুষ্যের প্রত্যক্ষের প্রামাণ্য না ধাকিলে চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়ের সৃষ্টি বিফল হয়। কিন্তু বেদ শাস্ত্রকে এবং প্রত্যক্ষ প্রমাণকে অপ্রমাণ করিয়া লোককে জ্বানাইলে নবীন মতাবলম্বিদিগের উপকার আছে যেহেতু বেদের প্রামাণ্য থাকিলে তাঁহারদিগের স্বয়ং রচিত সংস্কৃত গ্রন্থ ও ভাষা পয়ার সকল যাহা বেদ বিরুদ্ধ তাহা লোকে মান্য হইতে পারে না এবং প্রত্যক্ষকে প্রমাণ স্বীকার করিলে জন্যকে নিত্য করিয়া ও অচেতনকে সচেতন করিয়া এবং এক দেশস্থায়িকে বিশ্বব্যাপক করিয়া বিশ্বাস জ্বাহিতে পারা যায় না; স্থতরাং নবীন মতাবলম্বিরা বেদে এবং প্রত্যক্ষে অপ্রামাণ্য জ্বাহিবার চেন্টা আপন মতের স্থাপনের নিমিত্ত অবশ্যই করিবেন, কিন্তু বেদ যাহার বিচারণীয় না হয় ও প্রত্যক্ষ যাহার গ্রাহ্থ নহে তাহার বাক্য বিজ্ঞা লোকের গ্রাহ্থ কি প্রকারে হইতে পারে ?

বেদাঃ প্রমাণৎ স্মৃতয়ঃ প্রমাণৎ ধর্মার্থযুক্তৎ বচনৎ প্রমাণৎ। যস্য প্রমাণৎ নৃ ভবেৎ প্রমাণৎকন্তস্য কুর্য্যাৎ বচনৎ প্রমাণৎ॥

ইহার তাৎপর্য্য এই যে বেদাদিতে যাহার প্রামাণ্য নাই তাহার বাক্য কেহ প্রমাণ করে না, আর যে মতের স্থাপনের নিমিন্তে বেদকে অবিচারণীয় কহিতে হয় আর প্রত্যক্ষ প্রমাণকে অপ্রমাণ জানাইতে হয় সে মত সত্য কি মিথ্যা ইহা বিজ্ঞ লোকের অনায়াসে বোধ গম্য হইতে পারে 1

পুনশ্চ লেখেন যে "বেদাথ নির্ণায়ক যে মুনিগণ তাঁহার-দিগের বাক্যে পরস্পার বিরোধ আছে একারণ বেদাথ নির্ণায়ক যে পুরাণ ইতিহাস তাহাই সম্পুতি বিচারণীয় এবং পুরাণ ইতিহাসকে বেদ বলিতে হইবে।" উন্তর্ বেদার্থ নির্ণয়কর্ত্তা মুনিগণের বাক্যে পরস্পার বিরোধ আছে এনিমিক্ত যদি বেদ বিচারণীয় না হয়েন তবে পরস্পার বিরুদ্ধ

যে ব্যাসাদি মুনি বাক্য তাহা কি ৰূপে বিচারণীয় হইতে পারে ? অতএব এই যুক্তির অনুসারে পুরাণ এবং ইতিহাস প্রভৃতি যাহা মুনি বাক্য তাহাও বিচারণীয় না হইয়া সকল ধর্ম্মের লোপাপত্তি হয়। দ্বিতীয়তঃ এস্থলে জিজ্ঞাস্য এই যে 🖰 দুজ্জের নিমিক্ত বেদ যদি ব্যবহার্য্য না হয়েন তবে আপনারা গায়ত্রী সন্ধ্যা জপ সংস্কার প্রভৃতি বেদ মন্ত্রে করেন কি পুরাণ বচনে করিয়া থাকেন। যদি বেদমন্ত্রে সকল কর্মা করিয়া থাকেন তবে বেদকে নিষ্পুয়োজন বলিয়া অমান্য কেন করেন ? পুরাণাদিতে বেদার্থকে এবং নানা প্রকার নী-তিকে ইতিহাস ছলে অজ্ঞানি স্ত্রী শূদ্র দিজবন্ধুদিগের নিমিত্তে ব্যক্ত করিয়া কহিয়াছেন স্থতরাং সাক্ষাৎ বেদ হইলে শূদ্রাদির শ্রোতব্য হইতেন না এবং আপনকার যে মতে বেদ অবিচারণীয় হয়েন সে মতে পুরাণাদি সাক্ষাৎ বেদ হইলে তাহাও অবিচারণীয় হইতেপারে৷ তবে যে বেদের তুল্য করিয়া পুরাণে পুরাণকে কহিয়াছেন এবং মহাভারতে মহাভারতকে বেদ হইতে গুরুতর লিখেন আর আগমকে শ্রুতি পুরাণ এসকল হইতে শ্রেষ্ঠ করিয়া কহেন সে পুরাণাদির প্রশংসা মাত্র ৷ যেমন '' ব্রতানাং ব্রতমুক্তমং" অর্থাৎ প্রায় প্রত্যেক ব্রতের প্রশংসায় কহি-शाष्ट्रित ए। এ उठ जना नकन उठ हरेएठ উछ म रूरान,जात যেমন পদ্মপুরাণে শ্রীরামচন্দ্রের অফৌত্তর শত নামের ফলে লিখিয়াছেন

> রাজানোদাসতাৎযান্তি বহুয়োযান্তি শীততাৎ॥ পদ্মপুরাণৎ॥

এই স্তবের পাঠ করিলে রাজা সকল দাসত্ত প্রাপ্ত হয়েন আর অগ্নি সকল শীতল হয়। যদি এই বাক্য প্রশংসা পর না হইয়া যথার্থ ইইত তবে
এই স্তব পাঠ করিয়া অগ্নিতে হস্ত প্রদান করিলে কদাপি দক্ষ
হইত না । আর দাদশীতে পূতিকা ভক্ষণ করিলে ব্রহ্মহত্যার
পাপ হয় এমত স্মৃতিতে কহিয়াছেন সে নিন্দা দ্বারা শাসনপর না হইয়া যদি যথার্থ ব্রহ্ম হত্যা হইত তবে পূতিকা
ভক্ষণের জন্য প্রায়শিত্ত কেন না করে ? এই রূপে এ সকল
বাক্য কোন স্থানে প্রশংসাপর কোন স্থানে বা শাসন পর
হয় । পুরাণ ইতিহাসের যে তাৎপর্য্য তাহা ঐ পুরাণ ইতিহাসের কর্ত্তা তাহাতেই কহিয়াছেন ।

জ্রীশুদুদিজবন্ধুনাৎ এরী ন শ্রতিগোচরা। ভারতবাপদেটশন জানায়ার্পাঃ প্রদর্শিতাঃ॥ ভারতবাপ

ন্ত্রী শূদু এবং পতিত ব্রাহ্মণ এই সকলের কর্ণগোচর বেদ হইতে পারে না এনিমিত্ত ভারতের ব্যপদেশ দারা তাবৎ বেদের অর্থ সপষ্ট রূপে কহিয়াছের।

> সর্প্রবেদার্থনংযুক্ত পুরাণৎ ভার হৎ শুভং। ব্রীশুদুদিজবন্ধূনাৎ কৃপার্থংমুনিনা কৃতং॥ ভাগবতং॥

সকল বেদার্থ সম্বলিত যে পুরাণ এবং মহাভারত হয়েন তাহাকে ব্রী শূদু পতিত ব্রাহ্মণের প্রতি কৃপা করিয়াবেদব্যাস কহিয়াছেন॥

অতএব বেদ এবং বেদশিরোভাগ উপনিষদের আলো-চনাতে যাহারদিগের অধিকার আছে তাঁহারা সেই অনু-ষ্ঠানের দ্বারাই ক্নতার্থ হইবেন।

> তমেতৎ বেদানুবচনেন ব্রাহ্মণাবিবিদিষস্কি॥ শ্রুতিঃ॥

সেই প্রমাত্মাকে বেদ বাক্যের দ্বারা ব্রাহ্মণ সকল জানিতে ইচ্ছা করেন ॥ বেদশাব্রার্থতক্তজোষর তরাশ্রমে বসন্। ইতৈব লোকে ভিষ্ঠন্ সব্রহ্মভূয়ায় কম্পতে॥ মনুঃ॥

যে ব্যক্তি বেদ শাব্রের অর্থ যথার্থ রূপে জানে এবৎ ভাহার অনু-ষ্ঠান করে সে ব্যক্তি যে কোন আশ্রমে থাকে ইহ লোকেই ব্রহ্মজ্ঞ প্রাপ্ত হইবার যোগ্য হয় ॥

যাবেদবাছাঃ স্মৃতয়োযাশ্চ কাশ্চ কুদৃষ্টয়ঃ।
সর্বাস্তানিক্ষলাঃ প্রেত্য তমোনিষ্ঠাহি তাঃস্মৃতাঃ॥
বেদের বিরুদ্ধ যে যে স্মৃতি ও বেদ বিরুদ্ধ তকক সে সকলকে
নিক্ষল করিয়া জানিবে যেহেতু মনু প্রভৃতি থফিরা তাহাকে নরক
সাধন করিয়া কহেন॥

গোস্বামী লেখেন যে "বেদান্ত সূত্র অতি কঠিন, ভগবান্ বেদব্যাস পুরাণ এবং ইতিহাস করিয়াও চিন্তের পরিতোষ না পাইয়া বেদান্ত সূত্রের ভাষ্য স্বৰূপ এবং মহাভারতের অর্থ স্বৰূপ পুরাণ চক্রবর্ত্তি শ্রীভাগবত মহাপুরাণ করিয়াছেন, " এবং এই বিষয়ে গরুড়পুরাণের প্রমাণ লিখিয়াছেন। যথা

" অর্থোহয়ৎবৃক্ষসূত্রাগাৎ ভারতার্থবিনির্ণয়:।
গায়ক্রীভাষ্যরুপোনো বেদার্থপরিবৃৎহিতঃ॥
পুরাগানাৎ দারক্রপ: দাক্ষান্তগবতোদিতঃ।
দ্বাদশক্ষযুক্তোহয়ৎ শতবিক্ষেদসংযুতঃ॥
প্রহোহকীদশদাহসু: শ্রীমদ্ভাগবতাভিধঃ।"

উত্তর ৷ শ্রীভাগবত পুরাণ নহেন এমত বিবাদ করিতে আমরা উদ্যুক্ত নহি কিন্তু বেদান্ত সূত্রের ভাষ্য স্বৰূপ যে শ্রীভাগবত নহেন ইহাতে কি অন্যের কি আমার-দিগের সকলেরই নিশ্চয় আছে; এবং ইহাও অনেকে জানেন যে তাবদেশের অঞ্জত নবীন বার্ডা এতদ্দেশীয়

বৈষ্ণব সম্পুদায় সম্পুতি উত্থাপিত করিয়াছেন এবং ইহা স্থাপনের নিমিত্ত গরুড় পুরাণীয় কছিয়া ঐ ৰূপ বচনের রচনা করিয়াছেন। তথাপি এভাগবত বেদান্ত সূত্রের ভাষ্য স্বৰূপ যেনহেন এবিষয়ে কিঞ্চিৎ লেখা যাইতেছে। প্ৰথমতঃ ঐসকল বচন যাহা আপনি লিখিয়াছেন প্রাচীন কোন গ্রন্থকারের ধৃত নহে। দ্বিতীয়তঃ শ্রীধর স্বামী যিনি ভাগ-বতকে লোকে পুরাণ করিয়া বিশ্বাস করাইয়াছেন তিনিও এরূপ গরুড়পুরাণের স্পাই্ট বচন থাকিতে ইহা হইতে অস্পাই বচন সকল ভাগবতের প্রমাণের নিমিত্ত আপন দীকার প্রথমে লিখিতেন না ৷ তৃতীয়তঃ আপনকার লিখিত গরুড়পুরাণের বচনের দারা ইহা নিঙ্গান হইয়াছে যে ইতিহাস ভ্রেষ্ঠ যে মহাভারত ও বেদার্থ নির্ণায়ক যে বেদান্ত সূত্র তাহার অ-র্থকে শ্রীভাগবতে বিবরণ করিয়াছেন,কিন্তু পুরাণের মাহাম্ম কথনে আপনি পূর্বে লেখেন যে পুরাণ সকল সাক্ষাৎ বেদ এবং সাক্ষাৎ বেদার্থকৈ কছেন ইহাতে আপনকার পূর্ব্বাপর বাক্যে বিরোধ হয়। চতুর্থতঃ এদেশে পুরাণ সকলের প্রায় পরস্পরা প্রচার নাই এই অবসর পাইয়া এতদ্দেশীয় বৈক-বেরা যেমন শ্রীভাগবতকে বেদান্তসূত্রের ভাষ্য করিয়াপ্রমাণ করিবার নিমিত্ত গরুড় পুরাণ বলিয়া বচন সকলের রচনা করিয়াছেন এবং দুই তিন শত বৎসরের মধ্যে ঘাঁহারদিপের জন্ম এবং অন্য দেশে অপ্রসিদ্ধ এমত নবীন নবীন ব্যক্তিকে অবতার করিয়া স্থাপন করিবারনিমিত্ত যেমন ভবিষ্য ও পল্প-পুরাণ বলিয়া ৰচন সকলকে কণ্পনা করিয়াছেন সেই ৰূপ কোন কোন শাক্ত শ্রীভাগবতকে অপ্রমাণ করিয়া কালী-• পুরাণকে ভাগবত ৰূপে স্থাপন করিবার নিমিত্ত ক্ষন্দুপুরাণীয় বচনেরও প্রকাশ করেন ৷

ভগবত্যাঃ কালিকায়ামাহাত্ম্যৎ বক্ত বর্ণাতে।
নানাদৈত্যবধোপেতৎ তদৈ ভাগবতৎ বিদুঃ॥
কলো কেচিদুরাত্মানোধূর্তাবৈক্তবমানিনঃ।
অন্যভাগবতৎ নাম কম্পারিযান্তি মানবাঃ॥

ষে গ্রন্থেতে নানা অসুর বঁধের সহিত ভগবতী কালিকার মাহাত্ম্য কহিয়াছেন তাহাকে ভাগবত করিয়া জানিবে। কলিযুগে বৈষ্ণবা-ভিমানি ধূর্ত্ত দুরাত্মা লোক সকল ভগবতীর মাহাত্ম্য যুক্ত গ্রন্থকে ভাগবত না বলিয়া অন্য ভাগবতের কম্পনা করিবেক॥

অতএব পূর্ব্ব পূর্ব্ব গ্রন্থকারের অধৃত বচন সকলকে শুনিবা মাত্র যদি পুরাণ বলিয়া মান্য করা যায় তবে পূর্ব্বের লিখিত বৈষ্ণবের রচিত বচন এবং এই ৰূপ শাক্তের কথিত বচন এই দুইয়ের পরস্পর বিরোধ দ্বারা শাস্ত্রের অপ্রামাণ্য এবং অর্থের অনির্ণয় ও ধর্মের লোপ এককালেই হইয়া উঠে ৷ অতএব যে সকল পুরাণের ও ইতিহাসের সর্ব্ব সম্মত টীকা না থাকে তাহার বচন প্রাচীন গ্রন্থকারের ধৃত না হইলে প্রমাণ হইতে পারে না। পঞ্চমতঃ শ্রীভাগবত বেদান্ত সূত্রের ভাষ্য নহেন ইহা যক্তির দারাতেও অতি মব্যক্ত হইতেছে যেহেতু " অথাতোব্ৰন্সজিজ্ঞাসা " অবধি "অনাবৃত্তিঃ শব্দাৎ " পর্য্যন্ত সাড়ে পাঁচ শত বেদান্ত সূত্র সংসারে বিখ্যাত আছে তাহার মধ্যে কোন্ সূত্রের বিবরণ স্বৰপ এই সকল শ্লোক ভাগবতে লিখিয়াছেন তাহা বিবেচনা করিলেই বেদান্ত সূত্ৰের ভাষ্য ৰূপ গ্ৰন্থ শ্ৰীভাগবত বটেন্ কি না তাহা অনা-য়াদে বোধ হইবেক।

> বৎসান্ মুঞ্চন্ কচিদসময়ে ক্রোশসৎজাতহাসঃ স্তেয়ৎবাছত্তাথ দ্বিপয়ঃ কশ্পিতৈঃ স্তেয়যোগৈঃ। মুক্তান্ ভোক্ষ্যন্ বিভজতি সচেমাত্তি ভাঙাৎ ভিনত্তি দুব্যালাভে স গৃহকুপিতোযাত্যুপক্রোশ্য ভোকান্॥ ভাগবতৎ॥

কখন কখন প্রীকৃষ্ণ দোহনের অসময়ে গোবংস সকলকে ছাড়িয়া দিতেন ইহাতে গোপেরা ক্রোধ করিয়া দুর্বাক্য কহিলে হাসিতেন, আর চৌর্য্য বৃত্তির দারা প্রাপ্ত যে সুষাদু দিধে দুগ্ধ তাহা জক্ষণ করি-তেন আর আপন খাদ্য ঐ দিধি দুগ্ধ বানরদিগকে বিভাগ করিয়া দিতেন আর খাইতে না পারিলে সেই সকল ভাগু ভালিতেন আর খাদ্য দুব্য না পাইলে ক্রোধ করিয়া গোপ বালকদিগকে রোদন করাইয়া প্রস্থান করিতেন॥

এবংধার্ফ্যান্যশতি কুরুতে মেহনাদীনি বাস্তৌ। স্তেবোপারৈর্ম্বিরচিতকৃতিঃ সুপ্রতীকোহয়মাত্তে॥ ভাগবতং॥

এই রূপে পরিষ্কৃত গৃহের মধ্যে বিষ্ঠা মুক্রাদি ত্যাগ করিতেন।
চৌহ্য কর্ম করিয়াও সাধৃর ন্যায় প্রসন্নরূপে থাকিতেন।

<u>শীভগবানুবাচ ॥</u>

ভবত্যোযদি মে দাস্যোমন্নোকঞ্চ করিষ্যথ।
\* অত্রাগত্য ধ্বাসাৎসি প্রতীক্ষত শুচিক্সিতাঃ॥
ভাগবতৎ॥

শ্রীকৃষ্ণ গোপীদিগের বস্ত্র হরণ পূর্বেক বৃক্ষারোহণ করিয়া গোপী-দিগের প্রতি কহিতেছেন যদি তোমরা আমার দাসী হও এবং আমি যাহা বলি ভাহা কর তবে তোমরা হাস্য বদনে আমার নিকট ঐ রূপ বিবন্ধে আসিয়া বস্ত্র গ্রহণ কর॥

> কদ্যান্চিয়াট্যবিক্ষিপ্ত কুণ্ডলভ্বিষমণ্ডিত । গণ্ডে গণ্ড সংদধ্ত্যাঃপ্রাদাৎ তামূলচর্ব্বিত । ভাগবত ।।

নৃত্যের ছারা দুলিতেছে যে কুণ্ডল ছয় তাহার শোভাতে ভূষিত হইয়াছে যে আপন গণ্ড সৈই গণ্ডকে শ্রীকৃষ্ণের গণ্ড দেশে অর্পণ করিতেছেন এমন যে কোন গোপী তাহার মুথ হইতে চর্বিত তায়ূল শ্রীকৃষ্ণ
গ্রহণ করিতেন॥

বেদান্তের কোন্ শ্রুতির এবং কোন্ সূত্রের অর্থ এই সকল সর্বা লোক বিরুদ্ধ আচরণ হয় ইহা বিজ্ঞলোক পক্ষ-পাত ত্যাগ করিয়া কেন না বিবেচনা করেন ? অধিকন্তু, ক্লুম্ম নাম আর তাহার অন্য অন্য প্রসিদ্ধ নাম ও তাঁহার

ৰূপ ও গুণ বৰ্ণনেতে ঞ্ৰীভাগবত পরিপূর্ণ হইয়াছেন, কিন্তু বেদান্ত সূত্রে প্রথম অবধি শেষ পর্য্যন্ত্র কৃষ্ণ নাম কি ক্-ষ্ণের কোন প্রসিদ্ধ নামের লেশও নাই; স্থতরাং তাঁহার ৰূপ গুণবর্ণনের সহিত বিষয় কি ? অতএব যাঁহার সামান্য বোধ আছে এবং পক্ষপাতে যিনি নিতান্ত মগ্ননা হইয়া থাকেন তিনি অবশ্যই জানিবেন যে যে গ্রন্থ যাঁহার উদ্দেশে হয় তাহাতে সেই দেবতার অথবা সেই ব্যক্তির প্রসিদ্ধ নাম ও গুণের বর্ণন বাহুল্য ৰূপে অবশ্যই থাকে কিন্তু সর্ব্ব প্রকারে তাহার নাম গুণ বর্ণন হইতে শূন্য হয় না৷ অতএব এই সকল বিবেচনার দ্বারা নিশ্চয় হইতেছে যে বেদান্ত সূত্রের সহিত ঞ্রিভাগবতের সম্পর্ক মাত্র নাই। কেবল যে বৈঞ্চব সম্পুদায়ের মধ্যে কেহ কেহ আপন ব্যুৎপত্তি বলের দারা অক্ষর সকলকে খণ্ডবিখণ্ড করত বেদান্ত শাস্ত্রকে স্পাটা-র্থের অন্যথা করিয়া শ্রীক্লফ পক্ষে এবং তাঁহার রাস ক্রীড়াদি লীলাপক্ষে বিবরণ করিয়াছেন এমত নহে 'কিন্তু এই ৰূপে শৈব সকলও ঐ বেদান্তসূত্রকে নিজ ব্যুৎপত্তি বলের দ্বারা শিব পক্ষেও তাঁহার কোচ বধূর সহিত লীলা পক্ষে অক্ষর সকলকে ভাঙ্গিয়া ব্যাখ্যান করিয়াছেন এবং এই ৰূপে বিষ্ণু প্রধান শ্রীভাগবতকে কালী পক্ষে ব্যাখ্যা কোন শাক্ত বিশেষে করিয়াছেন ; অতএব এ ব্যুৎপত্তি বলের দ্বারা প্রকরণকে এবং প্রসিদ্ধার্থকে ত্যাগ করিয়া এরপ ব্যাখ্যার প্রামাণ্য করিলে কোন্ শাস্ত্রের কি তাৎপর্য্য তাহা স্থির না হইয়া শান্ত্র সকল কদাপি প্রমাণ হইতে পারে না ৷ ষঠতঃ ুবেদান্ত ভিন্ন অন্য অন্য দর্শনকার আপন আপন দর্শনের, ভাষ্য কেই করেন নাই কিন্তু তজুল্য আচার্য্য সকলে করি-

য়াছেন অতএব এরীতি দারাও বুঝা যায় যে আপন ক্লত বেদান্ত সূত্রের অর্থ বেদব্যাস করেন নাই কিন্তু তন্তুল্য ভগবান্ পূজ্যপাদ শঙ্করাচার্য্য বেদান্তের ভাষ্য করিয়া-ছেন৷ সপ্তমতঃ শাস্ত্রের প্রমাণ শাস্ত্রান্তরও হয়েন অতএব গোতম কণাদ জৈমিনি প্রভৃতি অন্য অন্য দর্শনকার যাঁহারা বেদব্যাসের সমকালীন এবং ভ্রম প্রমাদ রহিত ছিলেন তাঁহারা.এবং তাঁহারদিগের ভাষ্যকারেরা যথন আপন আপন গ্রন্থে বেদান্ত মতকে উত্থাপন করিয়াছেন তথন অধৈতবাদবলিয়া বেদান্তের মতকে কহিয়াছেন কিন্তু আপ-নকার মতে শ্রীভাগবতের প্রতিপাদ্য সাকার গোপীজন বল্লভ যে পরিমিত কপ তিনি যে বেদান্তের প্রতিপাদ্য হয়েন এমত কেহ কহেন নাই। অফমতঃ বেদার্থ বিবরণ কর্ত্তা যত মুনি তাঁহারদিগের মধ্যে ভগবান্ মনু সকলের প্রধান তাঁহার বাক্যের বিপরীত যে সকল স্তি বাক্য তাহা অপ্রমাণ হয় যেহেতু বৃহস্পতি কহেন।

> মন্বর্থবিপরীতা যা সা স্মৃতির্নপ্রশাসতে॥ মনুর অর্থের বিপরীত বে থ্যবিবাক্য তাহা মান্য নহে।

অতএব দেই ভগবান্ মনু বেদের অধ্যাত্ম কাণ্ডের অর্থের বিবরণে বৈদান্ত সম্মত অদ্বিতীয় সর্বব্যাপি পরমা-ত্মাকেই প্রতিপন্ন করেন কিন্তু ভাগবতীয় হস্ত পদাদি বিশিষ্ট পরিমিত বিগ্রহকে প্রতিপন্ন করেন নাই।

> সর্বভূতেষু চাত্মান প্রক্রভূতানি চাত্মনি। সমৎপশালাত্মযাজী ধারাজ্যমধিগচ্ছতি॥ মনুঃ॥

যে ব্যক্তি স্থাবর জঙ্গমাদি সর্বভূতে আত্মাকে দেখে এরুং আত্মাতে 🔌

সকল ভূতকে দেখে এমত রূপ জ্ঞান পূর্বক ব্রহ্মার্পণ ন্যায়ে যাগাদি কর্ম করে দে ব্যক্তি ব্রহ্মজ্ঞপ্রাপ্ত হয়॥

> সর্কেষামপি চৈতেষামাত্মজানৎ পর্ৎ স্কৃতৎ। তদ্ধ্যপ্রৎ সর্কবিদ্যানাৎ প্রাপ্যতে হুমৃতৎ ততঃ॥ মনঃ॥

সকল ধর্মের মধ্যে আত্ম জানকে প্রমধর্ম করিয়া জানিবে যেহেতুতাবৎ ধর্ম হইতে আত্ম জান শ্রেষ্ঠ হয়েন এবং তাহার ছারাই মৃক্তি প্রাপ্ত হয়॥

> এবং যঃ সর্বভূতেবু পশ্যত্যাত্মানমাত্মনা। সম্বর্মমতামেত্য ব্রহ্মাভ্যেতি পরংপদং॥ মনুঃ॥

যে ব্যক্তি পূর্ব্বোক্ত প্রকারে দর্ব্ব ভূতে আত্মাকে দমতা ভাবে জান করে দে ব্যক্তি ব্রহ্মন্ত প্রাপ্ত হয়॥

বর্প্ণ যেমন অন্য অন্য দেবতাকে এক এক অঙ্কের অধিষ্ঠাত্রী দেবতা করিয়া ভগবান্ মনু কহিয়াছেন সেই ৰূপ
বিষ্ণুকেও এক অঙ্কের অধিষ্ঠাত্রী দেবতা মাত্র করিয়া
ক্রেন। যথা

মনসীন্দৃৎদিশৎশোতে ক্রান্তে বিজ্ঞুৎ বলে হরং। বাচ্যগ্নি॰ মিত্রমুৎসর্গে প্রজ্ঞানে চ প্রজাপতিৎ॥ মনুঃ॥

মনের অধিষ্ঠাত্রী দেবতা চন্দ্র এই রূপ কর্ণের অধিষ্ঠাত্রী দিক্
হয়েন পাদের অধিষ্ঠাতা বিষ্ণুও বলের অধিষ্ঠাতা হর এবংবাক্যের
অধিষ্ঠাতা অগ্নি আর প্রহেন্দ্রিয়ের অধিষ্ঠাতা মিত্র ও সম্ভান উৎপত্তি
দ্বানের অধিষ্ঠাতা প্রক্রাপতি হয়েন, ইঁহারদিগের ঐ ঘট্ অন্দের
সহিত অভেদরূপে ভাবনা করিবেক॥

নবমতঃ অন্য অন্য পুরাণ ইতিহাস করিয়া ব্যাসদেবের পরিতোষ না হইলে পর জ্রীভাগবত রচনা করিলেন এই আপনকার যে লেখন ইহার প্রামাণ্যে আদৌ কোন ঋষি বাক্য নাই ৷ দ্বিতীয়তঃ পশ্চাৎ গ্রন্থ করিলে পূর্বের গ্রন্থ করাতে চিত্তের পরিতোষ হয় নাই এৰপ যুক্তির দ্বারা যদি প্রমাণ করিতে চাহৈন তবে শ্রীভাগবত পঞ্চম তাহার পর নারদীয় ও লিঙ্গপুরাণ প্রভৃতি ত্রয়োদশ পুরাণ বেদব্যাস রচনা করেন তবে ঐ যুক্তির দ্বারা ইহা প্রতিপন্ন হয় যে শ্রীভাগবত করিয়া চিত্তের পরিতোষ না হওয়াতে লিঙ্গাদি ত্রয়োদশ পুরাণ রচিলেন।

> ব্রাক্ষণদশসহস্থাণি পাল্পপক্ষোনষষ্টি চ। শ্রীবৈষ্ণবণ ব্রুফ্রেপশতি শৈবকণ।
> দশাষ্টো শ্রীভাগবতণ নারদণ পঞ্চবিৎশতি।
> ভাগবত্ত।

ব্রাহ্মৎপাদ্মৎ বৈষ্ণবঞ্চ শৈবৎ ভাগবতৎ তথা। বিষ্ণুপুরাণং॥

ইত্যাদিবচনে শ্রীভাগবতকে সর্ব্বদা পঞ্চম করিয়া কছেন।
দশমতঃ যদি বল শ্রীভাগবতের শেষে অন্য পুরাণ হইতে
শ্রীভাগবতকে প্রধান করিয়া কহিয়াছেন। উত্তর, কেবল
ভাগবতের শেষে ভাগবতকে সর্ব্বোত্তম করিয়া কহিয়াছেন
এমত নহে বরঞ্চ প্রত্যেক পুরাণের শেষে ঐ রূপে সেই সেই
পুরাণকে অন্য হইতে প্রধান করিয়া কহিয়াছেন।

নিম্নানাৎ যথা গঙ্গা দেবানামচ্যুতোয়থা।
বৈক্ষুবানাৎ যথা শদ্ধুঃ পুরাণানামিদৎ তথা ॥
ভাগবতং॥
অর্থাৎ ভাগবত সকল পুরাণের শ্রেষ্ঠ হয়েন॥
প্রাণাধিকা যথা রাধা কৃক্ষস্য প্রেয়সীযু চ।
ঈশ্বরীযু যথা লক্ষ্মীঃ পণ্ডিতাসু সর্বতী॥
তথা সর্ব্পুরাণেযু ব্রক্ষবৈবর্তমেব চ।
ব্রক্ষবৈবর্ত্তং॥
অর্থাৎ ব্রক্ষবৈবর্ত্ত পুরাণ সকল পুরাণের শ্রেষ্ঠ হয়েন্।

এই ৰূপ প্রশংসার দ্বারা অন্য অন্য পুরাণের অপ্রাধান্য তাৎপর্য্য হইলে পুরাণ সকল পরস্পার অনৈক্য হইয়া কোন্
পুরাণের প্রামাণ্য থাকে না অতএব ইহার তাৎপর্য্য প্রশংসা
মাত্র কিন্তু অন্য পুরাণের খণ্ডন তাৎপর্য্য নহে। অধিকন্তু
এন্থলে এক জিজ্ঞাস্য এই যে যদি বেদ বেদান্ত শাস্ত্র কঠিন
রচনা এবং দুর্জ্জেয়ন্ত্র প্রযুক্ত আপনকার মতে অবিচারণীয়
হয়েন তবে শ্রীভাগবত যাহাকে বেদ বেদান্ত হইতেও কঠিন
এবং দুর্জ্জের দেখা যাইতেছে তিনি কি ৰূপে বিচারণীয়
হইতে পারেন ?

গোস্বামী লেখেন যে " ব্রহ্ম সাকার রুষ্ণ মূর্ত্তি হয়েন কিন্তু সে আকার মায়িক নহে কেবল আনন্দের হয় আর <u>দেই আকার কেবল ভক্ত জনের চক্ষুর্গোচর হয়।" ইহার</u> উত্তর পূর্ব্বেই লেখা গিয়াছে যে ব্রহ্ম আকার ভিন্ন হয়েন, এবং ইহার প্রতিপাদক শ্রুতি ও বেদান্ত,সূত্র ও স্মৃতি প্রভৃতির প্রমাণ ভূরি ভূরি দেওয়া গিয়াছে অতএবতাহা এন্থলে পুনর্বার লিখিবার আর প্রয়োজন নাই। বেদ **সম্ম**ত যুক্তি দারাতে এইক্ষণে প্রতিপন্ন করা যাইতেছে <u>.</u>যে যে বস্তু সাকার সে সর্বব্যাপী নিত্য ব্রহ্ম স্বৰূপ কদাপি হইতে পারে না, যেহেতু প্রত্যক্ষ আমরা দেখিতেছি যে আকার বিশিষ্ট কোন এক বস্তু যদিও অত্যন্ত বৃহৎ হয় তথাপি সে আকাশের অবশ্য ব্যাপ্য হইয়া থাকে সে বিশ্বের ব্যাপক হইতে পারে নাঃ স্থতরাং সেই বস্তু অবশ্যই পরি-মিত ও নশ্বর হইবেক। ইহাও প্রত্যক্ষ দেখিতেছি যে থে কোন বস্তু চক্ষুর্গোচর হয় সে কদাপি স্থায়ী নহে ৷ 🗸 অতএব প্রত্যক্ষ সিদ্ধ যে পরিমিত এবং অস্থায়ী তাহাকে

ব্যাপক এবং নিত্য স্থায়ি পরমেশ্বর করিয়া কিরূপে কহা যায় ? যাহা বেদৈর বিরুদ্ধ ও সাক্ষাৎ প্রত্যক্ষের বিরুদ্ধ . তাহাকে বেদে যে ব্যক্তির শ্রহ্মা আছে এবং চক্ষু কর্ণাদি ইন্দ্রিয় যাহার আছে সে কিরূপে মান্য করিতে পারে ? আনন্দের আকার এবং সেই আকার কেবল ভক্তদিগের চক্ষুর্গোচর হয় আপনকার যে এই কথা ইহা অত্যন্ত অসম্ভাবিভ, যেহেতু জড় পদার্থ ভিন্ন কি কাহারও আকার আছে যে দে কোন ব্যক্তির চক্ষুর্গোচর হইবে ? এৰূপ বিশ্বাস তাৰৎ হইতে পারে না যাবৎ বুদ্ধি বৃত্তি সকল এবং চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয় সকল পক্ষপাতের দ্বারা একেবারে অবশ না হয় ৷ বস্তুতঃ আনন্দের হস্ত পদাদি অবয়ব এবং ক্রোধের ও দয়ার অবয়ব এসকল ৰূপক করিয়া বর্ণন হইতে পারে কিন্তু যথার্থ করিয়া জানা ও জানান নেত্রবিশিষ্ট ব্যক্তিদিগের নিকৃট কেবল হাস্যাম্পদ হয়, কিন্তু পক্ষপাত ও অভ্যাস এ দুইকে ধন্য করিয়া মানি যে অনেককে অনায়াসে বিশ্বাস করাইয়াছে যে আনন্দের রচিত হস্ত পাদাদি বিশিষ্ট মূর্ত্তি আছেন তাঁহার বেশ ভূষা বস্ত্র অভরণ ইত্যাদি সকল আনন্দের হয় এবং ধাম ও পার্ম্বর্ত্তি ও প্রেয়সী এবং वृक्षां मि नकन आमत्मत्त्र हे ति इया।

আর লেখেন যে "সাকার হইলে প্রত্যক্ষ সিদ্ধ অস্থায়ী এবং পরিমিত হয় এবং আনন্দ নির্দ্ধিত অবরবের অসম্ভব এ দুই তর্কের দ্বারা প্রতিপন্ন হইতেছে, কিন্তু ঈশ্বর বিষয়ে তর্ক করা কর্ত্তব্য নহে।" উত্তর, যেখানে যেখানে তর্কের নিষেধ আছে সে বেদ বিরুদ্ধ তর্ক জানিবে কিন্তু বেদ সম্মত্ত তর্কের দ্বারা বেদার্থের সর্বাধানির্গয় করা কর্ত্তব্য । মহর্ষি

বেদব্যাদ এবং আচার্য্য প্রভৃতি এই ৰূপ বেদ দশ্মত যুক্তিকে আশ্রম করিয়া পরমেশ্বরকে অৰূপ অধিতীয় অচিস্ত্য অতীক্রিয় অগ্রাহ্য দর্বব্যাপি করিয়া কহিয়াছেন এবং ব্রহ্ম ভিন্ন
যাবৎ বস্তুকে অলপ নশ্বর এবং নিরানন্দ করিয়া কহেন।
আনরাও ঐৰূপ অর্থকে বেদদশ্মত তর্কের দ্বারা দৃঢ় করিয়া
থাকি 1

শ্রোতব্যোমন্তব্য:॥

শ্ৰুতিঃ॥

বেদ বাক্যের দ্বারা প্রমাক্সাকে শ্রবণ করিয়া যুক্তির দ্বারা নিশ্চিত করিবেক।

> আর্ষৎধর্মোপদেশঞ্চ বেদশাস্ত্রাবিরোধিনা। যস্তবের্কণানুসন্ধত্তে সধর্মৎবেদু নেতরঃ॥ মনঃ॥

যে ব্যক্তি বেদ ও স্মৃত্যাদি শাস্ত্রকে বেদ সম্মত তর্কের ছারা অনুস-দ্ধান করে সেই ব্যক্তি ধর্মকে জানে ইতরে জানে না। কেবলৎ শাস্ত্রমাশ্রিত্য ন কর্তুব্যোবিনির্বয়ঃ। যুক্তিহীনবিচারেণ ধর্মহানিঃ প্রজায়তে॥

বৃহসপতিঃ॥

কেবল শাস্ত্রকে আশ্রয় করিয়া অর্থের নিশ্চয় করিবেক না, হেছেভু ভক্ক বিনা শাস্ত্রার্থকে নির্ণয় করিলে ধর্মের হানি হয়।

আপনি লেখেন যে " বেদেও শ্রীভাগবত প্রভৃতি
পুরাণেতে সাকার বিগ্রহ কৃষ্ণকে ব্রহ্ম ফরিয়া কহিয়াছেন
অতএব সাকার যে কৃষ্ণ কেবল তিনিই সাক্ষাৎ ব্রহ্ম
হয়েন।" ইহার উত্তর, শ্রীকৃষ্ণকে ব্রহ্ম করিয়া যে কহিয়াছেন ইহা বেদের কোন স্থানেই দৃষ্ট হয় না এবং ইহা
অত্যন্ত অসম্ভব ও অপ্রসিদ্ধ কথা; কারণ ভগবান্ বেদব্যাসকৃত বেদান্ত দর্শন দ্বারা নিঃসন্দেহ ৰূপে স্থাপিত হইয়াছে যে সমুদ্র বেদের প্রতিপাদ্য এক মাত্র নিরাকার

জ্ঞান স্বৰূপ প্রমেশ্বর হয়েন এবং ইহার প্রমাণ দাক্ষাৎ শ্রুতিতে ভূরি ভূরি প্রাপ্ত হইতেছে। বেদেতে শ্রীকৃষ্ণ বিষয়ের এই মাত্র কথা আছে।

তদ্ধৈতৎ ঘোরআঙ্গিরনঃ কৃষ্ণায় দেবকীপুস্রায় আন্ফ্রোবাচ অপি-পাসএব সবভূব সোহস্তবেলায়ামেতৎ ত্রয়৲ প্রতিপদ্যেত অক্ষিতমসি অচ্যতমসি প্রাণসংশিতমসীতি॥

ছান্দোগ্যশ্ৰতিঃ॥

অক্সিরসের বংশজাত ঘোর নামে যে কোন এক থবি তিনি দেবকী পুত্র কৃষ্ণকে পুরুষ যজ্ঞ বিদ্যার উপদেশ করিয়া কহিয়াছেন যে যে ব্যক্তি পুরুষ যজ্ঞকে জানেন তিনি মরণ সময়ে এই তিন মন্ত্রের জপ করিবেন, পরে কৃষ্ণ ঐ থবি ছইতে বিদ্যা প্রাপ্ত হইয়া অন্য বিদ্যা হইতে নিষ্পৃহ হইলেন॥

আ্র পুরাণ শাজ্রের দারা শ্রীকৃষ্ণকে ব্রহ্ম ৰূপে সংস্থা-পন করিবার যে মানস করিয়াছেন সেও অসাধ্যঃ তবে আপনার এই মানস সিদ্ধ হইবার কতক উপায় থাকিত যদি প্রাণোক্ত সকল সাকারের মধ্যে কেবল শ্রীকৃষ্ণকে **ব্রহ্ম** করিয়া দকল পুরাণে কহিতেন৷ যেমন শ্রীভাগবত পুরাণে শ্ৰীকৃষ্ণকে বুন্ধ কহিয়া বিস্তার ৰূপে তাঁহার বর্ণন করেন, সেই ৰূপ শিব পুরাণ প্রভৃতিতে মহাদেবকে এবং কালী পুরাণ প্রভৃতিতে কালিকাকে ও শাষ পুরাণ প্রভৃতিতে সূর্য্যকে বিশেষ ৰূপে ত্রহ্ম করিয়া কহিয়াছেন, এবং মহাভা-রতেব্রহ্মা বিষ্ণুশিবএই তিনকেই ব্রহ্ম করিয়া কহিয়াছেন। অতএব ভাগবতাদি গ্রন্থে শ্রীকৃষ্ণকে প্রতিপন্ন করিয়াছেন এই প্রমাণের বলে যদি দিভুজ মুরলীধর কৃষ্ণবিগ্রহকে কেবল সাক্ষাৎ ব্রহ্ম করিয়া মানাযায়তবে ব্রহ্মা সদাশিব সূর্য্য প্রভৃতি যাঁহারদিগকে পুরাণশান্তে বন্ধ করিয়া কহিন য়াছেন তাঁহারদিগের প্রত্যেককে **শাক্ষাৎ ব্রহ্ম করিয়া কেন**্

না স্বীকার কর ? যদি কহ পুরাণাদিতে অনেক স্থানে ঞ্জিফুঞ্কে ব্রহ্ম করিয়া কহিয়াছেন আর অন্যকে বাছল্য ৰূপে কহেন নাই এপ্ৰযুক্ত শ্ৰীকৃষ্ণই সাক্ষাৎত্ৰহ্ম হয়েন ৷ ইহার উত্তর, যাহারদিগের নিকট যে গুন্থ শাস্ত্র ৰূপে প্রমাণ হয় তাহারা এমত কহে না যে বারম্বার তাহাতে যাহা কহেন তাহা মান্য আর একবার দুইবার যাহা কহেন তাহা মান্য নহে, যেহেতু যাহার বাক্য প্রমাণ হয় তাহার একবার কথিত বাক্যকেও প্রমাণ করিয়া মানিতে হয় ৷ অন্য অপেক্ষা করিয়া যে পুরাণে এক্সিঞ্চকে বাহুল্য ৰূপে কহিয়াছেন এম-তও নহে, মহাভারতে বরঞ্চ কৃষ্ণমাহাত্ম্য বর্ণন। অপেকা শিবমাহাত্ম্য বর্ণন অধিক দেখা যাইক্তেছে এবং সকল পুরাণ विविष्ठना कतिया प्रिथित कृष्ध माशाच्या व्यापका जगवान् भिरवत **এবং ভগবতীর বর্ণন অ**প্প হইবেক না 1 यদি বল ষাঁহাকে যাঁহাকে পুরাণেতে ব্রহ্ম করিয়া কহিয়াছেন ভাঁহারা সকলেই সাক্ষাৎ ব্রহ্মহয়েনস্থতরাংতাঁহারদিগের হস্ত পাদাদি অবয়বও ঐ ৰূপ আনন্দ নির্দ্মিত হয় ৷ ইহার উত্তর, অবয়ব বিশিষ্ট সকলেই প্রত্যেকে ব্রহ্ম হইলে " একমেবাদ্বিতীয়ং" ''নেহ নানান্তি কিঞ্চন'' ইত্যাদি শ্রুতির বিরোধ হয় 1 দিতী য়তঃ বেদ সন্মত যুক্তির দারাতেও প্রতিপন্ন হইতেছে যে সকলের শ্রেষ্ঠ এবং কারণ এক বিনা অনেক হইতে পারে না ৷ তৃতীয়তঃ পুরাণে যাঁহাকে যাঁহাকে ব্রহ্ম করিয়া কহিয়াছেন তাঁহারদিগের সকলের আনন্দময় হস্ত পাদাদি অবয়ব স্বীকার করিলে দর্ব্ব প্রকারে প্রত্যক্ষের বিপরীত হয়, যেহেতু তাহা इहेल मुर्ग याहात প্রত্যক্ষ উপলব্ধি हहेए । তাहात आनन्त्र 🗸 নির্দ্মিত শরীর স্বীকার করিতে হইবেক, এবং স্বতরাং প্রত্যক্ষ

> ব্ৰহ্মদৃষ্টিকৃৎকৰ্ষাৎ॥ বেদান্তসূত্ৰৎ॥

নাম রূপেতে ব্রহ্মের আরোপ করিতে পারে কিন্ত ব্রহ্মেতে নাম রূপের আরোপ করিতে পারে না দেহেতু ব্রহ্ম সকলের উৎকৃষ্ট হয়েন; আর উৎকৃষ্টের আরোপ অপকৃষ্টে হইতে পারে কিন্তু অপকৃষ্টের আরোপ উৎকৃষ্টে হইতে পারে না। যেমন রাজার অমাত্যে রাজবুদ্ধি কুরাযার কিন্তু রাজাতে অমাত্য বুদ্ধি করা যায় না।

অতএব নাম ৰূপ সকল যে সদ্রুপ পরমাত্মাকে আশ্রয় করিয়া প্রকাশ পাইতেছে তাহাতে ব্রহ্মের আরোপ করিয়া ব্রহ্ম ৰূপে বর্ণন করা অশাস্ত্র নহে ৷ এই ৰূপে নাম ৰূপ বিশিষ্ট সকলকে ব্রহ্মের আরোপ করিয়া ব্রহ্ম ৰূপে বর্ণন করাতে কি জানি ঐ সকলকে নিত্য সাক্ষাৎ পরব্রহ্ম করিয়া্ যদি লোকের ভ্রম হয় এনিমিত্ত ঐ সকল শাস্ত্রে তাঁহারদিগ- ১

কে পুনর্কার জন্য এবং নশ্বর করিয়া পুনঃ পুনঃ কহিয়াছেন যেন কোন মতে এমত ভ্রম না হয় যে তাহারদিগের কেহ স্বতন্ত্র পরব্রহ্ম হয়েন ৷ এস্থলে তাহার এক উদাহরণ লেখা যাইতেছে এই ৰূপে অন্যত্র জানিবেন ৷ শ্রীকৃষ্ণকে অনেক শাস্ত্রে ব্রহ্ম ৰূপে বর্ণন করিয়া পুনর্কার দান ধর্মে লেখেন

> কৃদুভক্তা তু কৃজেন জগদ্যাপ্তৎমহাত্মনা॥ মহাভারতৎ ॥

শিব ভক্তির দ্বারা কৃষ্ণের সকল ঐশ্বর্য্য হইরাছে॥

প্রাদন্ হয়ীকেশাঃ শতশোহথ সহসুশঃ॥ সৌপ্তিকপর্ক ॥

মহাদেব হইতে শত শত সহসু সহসু হয়ীকেশ উৎপন্ন হইয়াছেন।

ব্রহ্মবিষ্ণুসুরেশানাৎ সুফী যঃ প্রভুরের চ। দানধর্মঃ।

ব্রহ্মা বিজু আর দকল দেবতার সৃষ্টি কর্ত্তা মহাদেব হয়েন।

বিষ্ণু: শরীরগ্রহণমহমীশানএর চ। , কারিতান্তে যতোহতন্তাৎ কঃ স্তোতুৎ শক্তিমান্ ভবেৎ॥ মার্ককণ্ডেয়পুরাণৎ॥

বিক্ষ্র এবং আমার অর্থাৎ ব্রহ্মার এবং শিবের যে হেতু শরীর গ্রহণ তুমি করাইয়াছ অতএব কে তোমাকে স্তব করিতে পারে।

> ব্রহ্মবিজুমহেশাদিদেবতাভূতজাতয়:। সর্বেনাশং প্রয়াস্যন্তি তক্ষাৎ শ্রেয়: সমাচরেৎ॥ কুলার্ণব:॥

ব্রহ্মা বিজু শিব প্রভৃতি দেবতা এবং যাবৎ শরীর বিশিষ্ট বস্তু স-কলে নাশকে পাইবেন অতএব আপন আপন মঙ্গল চেষ্টা করিবেক।

বিশেষতঃ ভাগবতেই কহেন যে ব্রহ্মকে শ্রীক্লফ উপাসনা ক্লরিতেন, ইহার দ্বারা ঐ ভাগবতে স্পট্ট জানাইয়াছেন েযে উপাসক যে শ্রীক্লফ তিনি সাক্ষাৎ উপাস্য ব্রহ্ম নহেন। কাপি সন্ধ্যামুপাদীনৎ জপত্তৎ ব্রহ্ম বাগ্যতঃ। ধ্যায়ন্তমেকমান্থানৎ পুকৃষৎ প্রকৃত্তেপর্ৎ॥ ভাগবত্তৎ॥

কোথায় সন্ধা করিতেছেন কোন স্থানে মৌন হইয়া ব্রহ্ম মন্ত্র জপ করিতেছেন কোথায় বা প্রকৃতিরপর যে ব্যাপক একপ্রমান্ধা তাঁহার ধ্যান করিতেছেন এমত রূপ কৃষ্ণকে নার্দ দেখিলেন।

আপনি " চিন্ময়স্যাদ্বিতীয়স্য নিম্কলস্যাশরীরিণঃ 1 পাসকানাং কাৰ্য্যাৰ্থং বুহ্মণোৰপকণ্পনা 11 '' এ বচনের তাৎপর্য্য এই ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে চিন্ময় চতুর্ভুজাদি আকারের ধ্যানের নিমিত্ত প্রতিমা করা যায়। জিজ্ঞাস্য এই যে চিন্ময়স্য ইত্যাদি শ্লোকের প্রসিদ্ধ শব্দ হ-ইতেএই অৰ্থ স্পষ্ট ৰূপে নিষ্পন্ন হইতেছে যে জ্ঞান স্বৰূপ দ্বিতীয় রহিত বিভাগ শূন্য এবং শরীর রহিত যে পরব্রহ্ম তাঁহার ৰূপের কণ্পনা উপাসকের হিতের নিমিস্ত করি-য়াছেন, কিন্তু ইহার কোন্শব্দ হইতে চতুর্জাদি আকার আপনি প্রতিপন্ন করেন ৷ বিশেষতঃ শ্লোকের অর্থ এই যে ৰূপ রহিতের ৰূপ কম্পনা সাধকের হিতের নিমিক্ত করি-য়াছেন আপনি ব্যাখ্যা করেন যে চতুর্ভুজাদি ৰূপের কণ্পনা করিয়াছেন অতএব যে সকল ব্যক্তি প্রথম অবধি আপন-কারদিগের মতে.প্রবিষ্ট হইয়া পক্ষপাতে মগ্ন না হইয়া থাকে তাহারা এ ৰূপ সর্ব্ব প্রকার বিপরীত ব্যাখ্যাকে कर्लि ञ्चान (पशु ना । वाञ्चविक य य वह त विजुक চতুভু জ শতভুজ সহস্ৰভুজ ইত্যাদি ৰূপকে ব্ৰহ্মের আরোপে ব্রহ্ম করিয়া কহিয়াছেন সেই সকল বচনের সহিত বেদান্ত সূত্রের একবাক্যতা করিয়া তাবৎ ঋষিরা ও গ্রন্থকর্ত্তারা এই বিদ্ধান্ত করেন যে সেই সকল আকার কম্পনা **মাত্র যাব**ি

পর্যান্ত ত্রন্ধ জিজ্ঞাসা না হয় তাবৎ ঈশ্বরোদ্দেশে ঐ কাপ্প-নিক ৰপের আরাধনা করিলে চিন্তশুদ্ধি হইয়া ত্রন্ধ জিজ্ঞা-সার সম্ভাবনা হয়,কিন্ত ত্রন্ধ জিজ্ঞাসা হইলে পরে কাম্পনিক ৰূপের উপাসনার প্রয়োজন থাকে না যেহেতু সেই ব্যক্তি স্-কল বিশ্বের পূজ্য হয়।

সর্বে অকৈ দেবাবলিমাহর স্থি॥
ছান্দোগাশ্রুভিঃ॥
ব্রহ্ম নিষ্ঠ ব্যক্তি সকলকে দেবতারা পূজা করেন।
তস্য হ ন দেবাশ্চ নাভূত্যা ঈশতে॥
বৃহদারণ্যকং॥
বুক্ম নিষ্ঠের বিঘু করিতে দেবতারাও সমর্থ হয়েন না।

আর যদ্যপি শ্রীভাগবত প্রভৃতি, গ্রন্থে সাকারকে ব্রহ্ম করিয়া ভূরি স্থানে কহিয়াছেন বস্তুতঃ পর্য্যবসানে অধ্যাত্ম জ্ঞানকেই সর্বত্র দৃঢ় করিয়াছেন।যেমন শ্রীভাগবতে ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণকে ব্রহ্ম রূপে জ্ঞান করিতে কহিয়া পরে উপদেশ করিলেন যে কি কৃষ্ণকে কি তাবৎ চরাচরকে ব্রহ্ম রূপে জ্ঞান করিবে। অতএব আব্রহ্মস্তম্ব পর্যান্তকে যে ব্যক্তি ব্রহ্ম রূপে জ্ঞান করে সে কৃষ্ণের ব্রহ্মত্ব কেন বিপ্রতিপত্তি করিবেক।

আহৎ যুয়মসাবার্যাইয়ে চ স্বারকৌকস: । সর্কেপ্যেবৎ যদুত্রেষ্ঠ বিমৃগ্যাঃ সচ্রাচরৎ ॥ ক্রানুসকৎ ॥

হে যদুবৎশ শ্রেষ্ঠ বসুদেব আমি ও তোমরা এবং এই বলদেব আর দ্বারকাবাসি যাবং লোক এসকলকে ব্রহ্ম করিয়া জান কেবল এসকলকে ব্রহ্ম করিয়া জান এমত নহে কিন্তু স্থাবর জঙ্গমের সহিত্ত সমুদায় জগংকে ব্রহ্ম করিয়া জান।

্ৰ অতএব যে ভাগৰতে কৃষ্ণবিগ্ৰহকে ব্ৰহ্ম কহেন সেই ১০ চাগৰতে ঐ ভগবান্ শ্ৰীকৃষ্ণ বিধি দিতেছেন যে যেমন আ- আত্মার শ্রবণ মননাদি বিনা কোন এক অবয়বিকে সাক্ষাৎ ব্রুক্ম জানিয়া উপাসনা করাতে কদাপি মুক্তিভাগী হয় না, সকল শ্রুতি একবাক্যতায় ইহা প্রতিপন্ন করিয়াছেন !

> তমেব বিদিজ্ঞাহ তিমৃত্যুমেতি নান্যঃপশ্বা বিদ্যুতেহয়নায় । শ্ৰুতিঃ ॥

সেই আত্মাকেই জানিলে মৃত্যু হইতে উত্তীৰ্ণ হয় মুক্তি প্রাপ্তির নিমিত্ত অন্পথ নাই।

> নান্যঃপদ্ম বিযুক্তয়ে॥ শ্ৰুতি:॥

তত্তে জান বিনা মুক্তির অন্য উপায় নাই॥

নিজ্যোহনিজ্যানাৎ চেতনশ্চেজনানাৎএকোবহুনাৎ গোবিদ্ধাজি কামান্। তমাল্লস্থ্ যেনুপশ্যন্তি ধীরান্তেমাৎ শাতিঃ শাখতী নেডরেলাৎ ॥ কঠশুজিঃ॥

অনিত্যু বন্তুর মধ্যে যিনি নিত্য হনেন, আর যাবৎ টৈতনা বিশিট্টের যিনি চেতন হয়েন, একাকী অথচ যিনি সকল প্রাণির কামনাকে দেন, তাঁহাকে যে ধীর সকল স্বীয় শরীরের হৃদযাকাশে সাক্ষাৎ অনুভব করেন, কেবল তাঁহারদিগের নিত্য সুথ হয়, ইত্রদিগের সে সুথ হয় না॥

ভট্টাচার্য্য লেখেন যে " উপাসনা পরম্পারা ব্যতিরেকে সাক্ষাৎ হয় না নিরাকার পরমেশ্বরের কথা থাকুক সামান্য যে লৌকিক রাজাদির উপাসনা বিবেচনা করিয়া বুঝ ৷" ইহার উত্তর ৷ বিশ্বের সৃষ্টি স্থিতি লয়ের দ্বারা যে আমরা পরমেশ্বরের আলোচনা করি সেই পরম্পারা উপাসনা হয় আর যখন অভ্যাস বশতঃ প্রপঞ্চময় বিশ্বের প্রতীতির নাশ হইয়াকেবল ব্রহ্ম সন্তা মাত্রের স্ফুর্ত্তি থাকে তাহাকেই আত্ম সাক্ষাৎকার কহি কিন্তু ভট্টাচার্য্য অনীশ্বরকে ঈশ্বর এবং নশ্বরকে নিত্য আর অপরিমিত পরমাত্মাকে পরিমিত অঙ্গীকার করাকে পরম্পারা উপাসনা কহেন বস্তুতঃ সে

উপাসনাই হয় না কেবল কম্পনা মাত্র ৷ রাজাদিগের সেবা তাঁহারদিগের শরীর দ্বারা ব্যতিরেকে হয় না ইহা যথার্থ ভট্টাচার্য্য লিখিয়াছেন যেহেতু তাঁহারা শরীরি স্থতরাংতাঁ-হারদিগের উপাসনা শরীর দ্বারা কর্ত্তব্যকিন্ত অশরীরী আকাশের ন্যায় ব্যাপক সদ্ধপ পরমেশ্বরের উপমা শরীরির সহিত দেওয়াশাস্ত্র এবং যুক্তির সর্বাথা বিরোধ হয়়৷ তবে এ উপমা দেওয়াতে ভট্টাচার্য্যের ঐহিক লাভ আছে অতএব দিতে পারেন যেহেতু পরমেশ্বরের উপাসনা আর রাজারদিগের উপাসনা এই দুইকে তুল্য করিয়া জানিলে লোকে রাজারদিগের উপাসনায় যেমন উৎকোচ দিয়া থাকে সেই রূপ ঈশ্বরেকও বাঞ্জা সিদ্ধির নিমিত্ত প্রজাদি দিবেক, বিশেষ এই মাত্র রাজারদিগের নিমিত্ত যে উৎকোচ দেওয়া যায় তাহা রাজাতে পর্য্যাপ্ত হয় ঈশ্বরের নিমিত্ত যে উৎকোচ তাহা ভট্টাচার্য্যের উপকারে আইসে ৷

আর লেখেন যে " ঐ এক উপাস্য সগুণ ব্রহ্ম এই জগতের সৃষ্টি ও প্রলম করিতেছেন ইহাতে তাঁহা হইতে তিন্ন বস্তু কি আছে যে তাহার উপাসনা করাতে তাঁহার উপাসনা সিদ্ধ হইবেক না।" উত্তর। জগতে ব্রহ্ম হইতে ভিন্ন বস্তু নাই অতএব যে কোন বস্তুর উপাসনা ব্রহ্মোদ্দেশে করিলে যদি ব্রহ্মের উপাসনা সিদ্ধ হইতে পারে তবে এ যুক্তি ক্রমে কি দেবতা কি মনুষ্য কি পশু কি পক্ষি সকলেরি উপাসনার তুল্য রূপে বিধি পাওয়া গেল তবে নিকটস্থ স্থাবর জঙ্গম ত্যাগ করিয়া দূরস্থ দেবতা বিগ্রহের, উপাসনা কফ সাধ্য এবং বিশেষ প্রয়োজনাভাব অতএব তাহাতে প্রবৃদ্ধ হওয়া যুক্তি সিদ্ধা নহে। যদি বল দূরস্থ

দেবতা বিগ্রহ এবং নিকটস্থ স্থাবর জঙ্গনের উপাসনা করিলে তুল্য কপেই, যদ্যপি ঐ সর্কব্যাপি পরমেশ্বরের আরাধনা সিদ্ধ হয় তথাপি শাস্ত্রে ঐ সকল দেব বিগ্রহের পূজা করিবার অনুমতির আধিক্য আছে অতএব শীস্তানুসারে দেব বিগ্রহের পূজা করিয়া থাকি। তাহার উত্তর। যদি শাস্তানুসারে দেব বিগ্রহের উপাসনা কর্ত্তব্য হয় তবে ঐ শাস্তানুসারে দেব বিগ্রহের উপাসনা কর্ত্তব্য হয় তবে ঐ শাস্তানুসারেই বুদ্ধিমান্ ব্যক্তির পরমান্মার উপাসনা সর্কব্যোভাবে কর্ত্তব্য, কারণ শাস্ত্রে কহিয়াছেন যে যাহার বিশেষবোধাধিকার এবং ব্রহ্ম জিজ্ঞাসা নাই সেই ব্যক্তিই কেবল চিত্ত স্থিরের জন্য কাম্পানিক ক্রপের উপাসনা করিবেক আর যিনি বুদ্ধিমান্ ব্যক্তি তিনি আত্মার শ্রবণমনন ক্রপ উপাসনা করিবেন, শাস্ত্র মানিলে সর্ক্ত্রে মানিতে হয়।

এবঙ্গুণানুসারেণ রূপাণি বিবিধানি চ। কম্পিতানি হিতার্থায় ভক্তানামম্পমেধসাৎ॥

মহানিকাণ্ ॥

এই রূপ প্রণের অনুসারে নানা প্রকার রূপ অপ্পবুদ্ধি ভরুদিগের হিত্তের নিমিত্তে কম্পনা করা গিয়াছে।

ধনুগৃ হীত্তোপনিষদৎমহাত্রৎ শরৎহ্যুপাদানিশিতৎ দক্ষয়ীত। আঘয়্য তদ্ভাবগতেন চেতদা লক্ষ্যৎতদেবাক্ষরৎ দৌম্য বিদ্ধি॥ মুগুকঞ্চতিঃ॥

সর্বাদা ধ্যানের ধারা জীবাঝা রূপ শরকে তীক্ষুকরিয়া প্রণব রূপ মহাস্ত্র ধনুকেতে তাহা সন্ধান করিবেক পশ্চাৎ ব্রহ্ম চিন্তন যুক্ত চিন্ত দ্বারা মনকে আকর্ষণ করিয়া অক্ষর স্বরূপ ব্রহ্মেতে হে সৌম্য সেই জীবাঝা রূপ শরকে বিদ্ধ করে।

> তদ্বন্যিত্যুপাদিত্ব্যং॥ ভলবকারোপনিষৎ॥

সর্ব্বস্তজনীয় করিয়া তিনি বিখ্যাত হয়েন এইপ্রকারে ব্রক্ষের উপা সনা অর্থাৎ চিম্ভা কর্ত্তব্য হয় ।

ভট্টাচার্য্য লেখেন তাহার তাৎপর্য্য এইযে "যদি সর্ব্বত্র ব্রহ্ম ময় স্ফূর্ন্তি না হয় তবে ঈশ্বরের সূফী এক এক পদার্থকে ঈশ্বর বোধ করিয়া উপাসনা করিলেও ফল সিদ্ধি অবশ্য হয় আপনার বৃদ্ধি দোষে বস্তুকে যথার্থকপে না জানিলে কল. সিদ্ধির হানি হইতে পারে না যেমন স্বপুেতে মিথ্যা ব্যাঘ্র।দি দর্শনে বাস্তব ফল প্রত্যক্ষ কি না হয় ? "ইহার উত্তর । ভট্টাচার্য্য আপন অনুগতদিগকে উত্তম জ্ঞান দিতেছেন যে ঈশ্বরের সৃষ্ট কে আপুন বুদ্ধি দোষে ঈশ্বর জ্ঞান করিলেও স্বপুর ব্যাঘাদি দর্শনের ফলের ন্যায় ফল সিদ্ধি হয় কিন্তু ভট্টাচার্য্যের অনুগতদিগের মধ্যে যদি কেহ স্থবোধ থাকেন তিনি অবশ্য এই উদাহরণের দ্বারা বুঝিবেন যে স্বংপুতে ভ্ৰমাত্মক ব্যাঘাদি দৰ্শনৈতে যেমন ফল সিদ্ধি হয় সেইৰূপ कल मिक्ति এই मकल काष्य्रीनिक छेशामनात द्वाता इटेरव-ক৷ স্বপু ভঙ্গ হইলে যেমন সেই স্বপ্নের সিদ্ধ ফল নিউ হয় সেইৰূপ ভ্ৰম নাশ হইলেই ভ্ৰম জন্য উপাসনার ফলও নাশকে পায়, যখন ভট্টাচার্য্যের উপদেশ দ্বারা তাঁহার কোন স্থবোধ শিষ্য ইহা জানিবেন তথন যথাৰ্থ জ্ঞানাধীন যে ফল সিদ্ধ হয় আর যে ফলের কদাপি নাশ নাই তাহার উপাৰ্জনে অবশ্য সেই ব্যক্তি প্ৰবৃত্ত হুইতে পারেন।

আর লেখেন '' যেমন কোন মহারাজ আচ্ছন্নৰপে স্থপ্রজাবর্গের রক্ষণানুরোধে সামান্য লোকের ন্যায় স্বরাজ্যে প্রমণ করেন সেই ৰূপ ঈশ্বর রাম কৃষ্ণাদি মনুষ্য ৰূপে আচ্ছন্ন স্থৰপ হইয়া স্বসৃষ্টি জগতের রক্ষা করেন"। উত্তর। কি রামকৃষ্ণ বিগ্রহে কি আব্রহ্ম স্তম্ব পর্যায় শরীরে পরমে-শ্বর স্থকীয় মায়ার দ্বারা সর্ববিত্র প্রকাশ পাইতেছেন। অস্ম-

দাদির শরীরে এবং রাম কৃষ্ণ শরীরে ব্রহ্ম স্বৰূপের ন্যুনাধিক্য নাই কেবল উপাধি ভেদ মাত্র ৷ যেমন এক প্রদীপ সূক্ষ্ম আবরণ কাচাদি পাত্রে থাকিলে তাহার জ্যোতিঃ বাহে প্র-কাশ পায় সেই ৰূপ রামকৃষ্ণাদি শরীরে ব্রহ্ম প্রকাশ পায়েন আর সেই দীপ যেমন স্থূল আবরণ ঘটাদি মধ্যে থাকিলে তাহার জ্যোতিঃ বাহে প্রকাশ পায় না সেই ৰূপ ব্রহ্ম স্থাব-রাদি শরীরে প্রকাশ পায়েন না অতএব আব্রহ্মস্তম্ব পর্যন্ত ব্রহ্ম স্তার তারতম্য নাই ৷

> অহৎযুগ্রসাবার্য্যইমে চ দ্বারকৌকসঃ। সর্ব্বেপ্যবংঘদুশ্রেষ্ঠ বিষ্ণ্যাঃ সচরাচরং॥ ভাগবতং॥

হে যদুরংশ শ্রেষ্ঠ আমি ও তোমরা ও এই বলদেব আর দ্বারকা বাসি যাবং লোক এসকলকে ব্রহ্ম করিয়া জান কেবল এসকলকে ব্রহ্ম জানিবে এমত নহে কিন্ত স্থাবর জঙ্গমের সহিত সমুদায় জগৎকে ব্রহ্ম করিয়া জান॥

> বহুনি মে ব্যতীতানি জন্মানি তব চাৰ্জুন। তানীহৎবেদ সকাণি ন অংবেশ প্রস্থপ ॥ গীতা॥

হে অৰ্জ্জুন হে শক্ষতাপজনক আমার অনেক জন্ম অতীত হইয়াছে এবং তোমারও অনেক জন্ম অতীত হইয়াছে কিন্তু বিদ্যা মায়ার দ্বারা আমার টেতন্য আবৃত নহে এপ্রযুক্ত আমি তাহা দকল জানিতেছি আর তোমার চৈতন্য অবিদ্যা মায়াতে আবৃত আছে এই তেতু তুমি তাহা জানিতেছ না॥

ব্রকৈবেদমমূত পুরস্তাদ্দা পশ্চাদ্দা দক্ষিণত শ্চোরতে । অধশ্চাদ্ধঞ্প প্রসূত ব্রক্ষিবেদ প্রিশ্বমিদ প্ররিষ্ঠ ॥ মুগুক্জতিঃ॥

সক্ষাতে ও পশ্চাতে এবং দক্ষিণে ও বামে অথে। উর্ক্নে তোমার অবিদ্যা দোশের দ্বারা যাতা যাতা নাম রূপে প্রকাশ্যমান দেখিতেছ সে সকল সর্বা শ্রেষ্ঠ এবং নিত্য ব্রহ্ম যাত্র হরেন অর্থাং নাম রূপ সকল মায়া কার্য্য ব্রক্ষাই কেবল সত্যা সর্বাহাপক হয়েন।

ভট্টাচার্য্য ব্যঙ্গ পূর্ব্বক যাহা লিখেন তাহার তাৎপর্য্য এই যে সে কেমন অদ্বৈতবাদী যে কহে যে ৰূপ গুণ বিশিষ্ট দেব মনুষ্যাদিও আকাশমনঃ অন্নাদি ব্ৰহ্ম হইতে ভিন্ন হয় এবংতাহারাব্রক্ষোদ্দেশে উপাস্য হয় না। ইহার উত্তর। আমরা যে সকল গ্রন্থ এপর্য্যন্ত বিবরণ করিয়াছি তাহার্তে ইহাই পরিপূর্ণ আছে যে ব্রহ্ম সর্বব্যাপী, কোন বস্তু পরমান্ধা হইতে ভিন্ন স্থিতি করে না,ব্রন্ধের উদ্দেশে দেব ম-নুষ্য পশু পক্ষিরও উপাসনা করিলে ত্রন্মের গৌণ উপাসনা হয় এবং ঐ সকল গৌণ উপাসনার অধিকারী কোন্কোন্ ব্যক্তি ইহাও লিখিয়াছি ৷ এসকল দেখিয়াও ভট্টাচার্য্য এৰপ লেখেন ইহা জ্ঞানবান্ লোকের বিবেচনা করা কর্ত্তব্য । তবে যে আমরা কি দেবতার কি মনুষ্যের কি অন্নের কি মনের স্বতন্ত্র ব্রহ্মত্ব সর্ববর্থা নিষেধ করিয়াছি সে কেবল বেদান্ত মতানুসারে এবং বেদ সম্মত যুক্তি দারা, যেহেতুত্র-ন্দের আরোপে যাবৎ মায়া কার্য্য নামৰূপের ব্রহ্মত্ব স্বীকার করা যায় মায়িক নাম ৰূপাদি স্বতন্ত্র ব্রহ্ম কদাপি নহে ।

> নেতরোহনুপপত্তের্গ। বেদান্তসূত্রৎ ॥

ইতর অর্থাৎ জীব আনন্দময় জগৎ কারণ হয়েন না হেহেতু জগতের সৃষ্টি করিবার সংকপে জীবে আছে এমত বেদে কচেন নাই।

> ভেদব্যপদেশাচ্চান্য:॥ বেদান্তসূত্র৭॥

সূর্য্যা ওর্ব্ব ব্রী পুরুষ সূর্য্য হউতে ভিন্ন হয়েন যেহেতু সূর্য্যের এবং সূর্য্যা-ন্তর্কান্তির ভেদ কথন বেদে আছে ॥

বেদে এবং বেদান্ত শাস্ত্রে প্রথমতঃ জগতের সৃষ্টি স্থিতি . প্রলয়ের নিদর্শন দ্বারা ব্রহ্ম সম্ভাকে প্রমাণ করেন। তদ- নন্তর ব্রহ্মের স্থৰপ প্রতিপন্ন করিবার প্রয়াসে তাঁহাকে সন্তা মাত্র চিম্মাত্র ইত্যাদি বিশেষণের দ্বারা কহিয়া ইন্দ্রিয় এবং মনের অগোচর ব্রহ্ম স্থৰপকে নির্দ্দেশ করিতে বাক্যময় বেদ অসমর্থ হইয়া ইহা স্বীকার করেন যে ব্রহ্মের স্থৰপ যথা-র্থতঃ অনির্বাচনীয় হয় তিনি কোন বিশেষণ দ্বারা নির্ধারিত ৰূপে কথন যোগ্য হয়েন নাঃ

অথাত আদেশোনেতি নেতি নহেতক্মাদিতি নেতান্যৎ প্রমস্ত্যথ নামধেয়ৎ স্তাস্য স্তামিতি প্রাণাবৈ স্তাৎ তেষামেষ স্ত্যং ॥ বৃহদার্ণ্যকঞ্জিঃ॥

নানা প্রকার সগুণ নিগুণ স্বৰূপে ব্রহ্মের বর্ণনের পরে দেখিলেন যে বাক্যের দারা বেদে ব্রহ্মকে কহিতে পারেন না যেহেতু নামের দারা কিয়া ৰূপের দারা অথবা কর্মের দারা অথবা জাতির দারা অথবা অন্য কোন গুণের দারা বস্তুকে বাক্য কহেন কিন্তু বস্তুতঃ ব্রহ্মেতে ইহার কিছুই নাই অতএব ইহা নহেন ইহা নহেন এই ৰূপে বেদে তাঁহাকে নিৰ্দ্ধারিত কোন ইন্দ্রিয়ের দারা যাহার প্রত্যক্ষ হয় কিয়া মনের দারা যাহার অনুভব হয় সে ব্রহ্ম নহে তবে বিজ্ঞান আনন্দ ব্ৰহ্ম বিজ্ঞান ঘন ব্ৰহ্ম আত্মাব্ৰহ্ম ইত্যাদি বিশেষণের দ্বারাণ্যে বেদে ত্রন্মের কথন আছে দে উপদেশ ৴মাত্র অর্থাৎ ব্রহ্মকে কহিতে লাগিলে এই পর্য্যন্ত কহা যায়। অতএব ব্রহ্ম এই সকল অনুভূত বস্তুর মধ্যে কিছুই নহেন এই মাত্র বেক্ষের নির্দেশ ইহা ভিন্ন আর নির্দেশ নাই। শত্যের ন্যায় প্রতীয়মান হইতেছে যে জগৎ তাহার মধ্যে যথাৰ্থ ৰূপ যে সত্য তিনিই ব্ৰহ্মঃপ্ৰাণ প্ৰভৃতি ব্ৰহ্ম নহেন তাহার মধ্যে সত্য যে বস্তু তিনিই ব্রহ্ম হয়েন 🗠

#### যস্যামতৎত্স্য মতৎ মতৎ যস্য ন বেদ সং॥ তল্বকারোপনিষ্থ॥

ব্রহ্ম স্বরূপ আঘার জাত নহে এরপ নিশ্চয় যে ব্রহ্ম জানির হয় তিনি ব্রহ্মকে জানিয়াছেন আর আমি ব্রহ্ম স্বরূপ জানিয়াছি এরপ নিশ্চয় যে ব্যক্তির হয় সে ব্রহ্ম কে জানে না।

ভট্টাচার্য্য লেখেন যে "यদি মন্দির মস্জিদ গিরিজা প্রভৃতি যে কোন স্থানে যে কোন বিহিত ক্রিয়ার দ্বারা শূন্য স্থানে ঈশ্বর উপাস্য হয়েন তবে কি স্বঘটিত স্বর্ণ মৃত্তিকা পাষাণ কাষ্ঠাদিতে ঐ ঈশ্বরের উপাসনা করাতে ঈশ্বরের অসম্মান করা হয় ? " উত্তর, মস্জিদ গিরিজাতে ঈশ্বরের উপাসনা আর স্বর্ণমৃত্তিকাদি প্রতিমাতে ঈশ্বরের উপাসনা এ দুইয়ের সাদৃশ্য যে ভট্টাচার্য্য দিয়াছেন সে অত্যন্ত অযুক্ত, যেহেতু মস্জিদ গিরিজাতে ঘাঁহারা ঈশ্বরের উপাসনা করেন তাঁহারা ঐ মস্জিদ গিরিজাকে ঈশ্বর কহেন না, কিন্তু স্বর্ণ মৃত্তিকা পাষাণে যাঁহারা ঈশ্বরের উপাসনা করেন তাঁহারা উহাকেই ঈশ্বর কহেন এবং আশ্চর্য্য এই যে তাঁহাকে ভোগ দেন এবং শয়ন করান ও শীত নিবারণার্থে বস্ত্র দেন তাহার গ্রীম্ম নিবারণার্থে বায়ু ব্যজন করেন, এই সকল ভোগ শরনাদি ঈশ্বর ধর্মের অত্যন্ত বিপরীত হয়৷ বস্তুতঃ পরমে-শ্বরের উপাসনাতে মস্জিদ গিরিজা মন্দির ইত্যাদি স্থানের কোন বিশেষ নাই যেখানে চিত্ত স্থির হয় সেই স্থানেই উপাসনা করিবেক।

> যবৈকাগ্ৰতা তত্ৰাবিশেষাৎ ॥ বেদান্তসূত্ৰৎ ॥

যেখানে চিত্ত স্থির হয় সেই স্থানে আছোপাসনা করিবেক, তীর্থাদি স্থানের বিশেষ নাই॥

**उद्घा**ठार्या लारथन य " ইहार् यिन किह करह य

# खं डब्मद ।

\* 2029

-100

# প্রীযুক্ত রামমোহন রায় ক্বত বাজসনেয়সংহিতোপ-নিষদের ভাষা বিবরণের ভূমিকার চূর্ণকে ধৃত প্রমাণ সকলের বিবরণ।

# স্মার্ভধৃতযমদগ্রিবচন ৷৷

চিন্ময়স্যাদ্বিতীয়স্য নিফলস্যাশরীরিগঃ। উপাসকানাৎ কার্যার্থৎ ব্রহ্মণোরপকম্পনা। রূপস্থানাৎদেবতানাৎ পুৎ ব্র্যংশাদিককম্পনা॥

# বিষ্ণুপুরাণ ১ অংশ ২ অধ্যায়।।

রূপনামাদিনির্দেশবিশেষণবিবর্জিক:। অপক্ষয়বিনাশাভ্যাৎ পরি-নামার্ত্তিজন্মভি:। বর্জিক:শক্যতে বকুত্ব: সদান্তীতি কেবলং॥

## স্মার্ভ্রধৃতশাতাতপ্রচন ॥

অপ্সু দেবামনুষ্যাণাং দিবি দেবামনীষিণাং। কাণ্ঠলোড্টেযু মুর্খাণাং যুক্তস্যান্ধনি দেবতা॥

#### ভাগবত >• ক্ষন্ধ ৮৪ অধ্যায় 11

কিৎস্বপ্পতপ্রাৎনূণামর্চায়াৎ দেবচক্ষুষাও। দর্শনস্পর্শনপ্রশ্বপ্রত্থ পাদার্চনাদিকও। যস্যাত্মবৃদ্ধিঃ কুণপে তিখাতুকে স্বধীঃ কলতাদিসু ভৌম-ইক্সধীঃ। যত্তীর্থবৃদ্ধিঃ সলিলে ন কর্তিচিৎ জনেষ্বভিজেষু সঞ্ব গোশকঃ॥

## কুলার্ণব ৯ উল্লাসনা

বিদিতে তুপরে তত্তে বর্ণাতীতে ইবিক্রিয়ে। কিন্তর অংহি গছাৰি মন্ত্রামন্ত্রাধিপৈঃসহ। পরে ব্রহ্মণি বিজ্ঞাতে সমইন্তর্নিয়মৈরলং। তালবৃ-তেন কিংকার্যাংলক্রে মলয়মারুতে॥

#### মহানিৰ্বাণ 11

এবঙ্গুণানুসারেণ রূপাণি বিবিধানি চ। কম্পিভানি হিভার্থায় ভক্তা-নামম্পমেধসাৎ ॥

#### শ্রুতি 11

আঁল্মী বাঁলিরে শ্রেভিব্যোমন্তব্যঃ আবৈত্ববোপাদীত ॥

# স্মার্ভধৃতবিষ্ণুবচন।।

ষে সমর্থাজগতান্মিন্ সৃষ্টিসংহারকারিখঃ। তেইপি কালে প্রলীয়ত্তে কালোহি বলবত্তরঃ॥

#### যাজ্ঞবল্ক্যবচন !!

গন্ত্রী বসুমতী নাশমুদধিদৈবতানি চ। ফেণপ্রথাঃকথৎনাশৎ মঠ্য লোকোন যাসতি ॥

#### মার্কণ্ডেয়পুরাণ ॥

বিজ্যু:শরীরপ্রহণশহমীশানএবট । কারিডাঙ্কে যতো১ডস্ত্রাৎ কঃ ভোতুৎ শক্তিমান্ ভবেৎ॥

# कुलार्व > उल्लाम ॥

ব্ৰহ্মবিজুমহেশাদিদেবতাভূতজাতয়ঃ। সর্বে নাশং প্রয়াস্যন্তি তন্ধাৎ শ্রেয়ঃ সমাচরেৎ॥

# বেদান্ত ৩ অধ্যায় ৪ পাদ ৪৮ সূত্র !! কৃৎন্নভাবাতু গৃহিণোপদ্শংহার: ॥

## 

ইথ্রৈক্টান্যপি কর্মাণি পরিহায় হিজোকমঃ। আত্মজানে শনে চ প্রার্থিনাক্ট্যানে চ বর্জনান ॥

#### सन् ६ लागाश २३ द्रशंक श

শ্বহিষ্কাৎ দেবহক্ত ও ভূত্যক্তপ্ত দর্মদ।। নৃয়ক্তং পিতৃষ্কাঞ্চ মধাশক্তি ন হাপয়েও॥

## মনু ৪ অধ্যার ২২ স্লোক।।

এতানেকে মহাযজান্ যজ্ঞশান্ত্রিদোজনাঃ। অনীহমানাঃ সভতমি-ক্সিয়েয়ের অনুহতি॥

## মনু ৪ অধ্যায় ২৩ শ্লোক ৷৷

বাচ্যেকে জুক্সভি প্রাণান্ প্রাণে বাচঞ্চ সর্বদা। বাচি প্রাণে চ পশ্য-স্বোযজনির্বৃতিমক্ষয়াও॥

## মনু ৪ অধ্যায় ২৪ ক্লোক ম

জানেইনবাপরে বিপ্রায়জন্তেইতর্মধৈন্দা। জানমুলাৎক্রিয়ামেয়াৎ পশ্যস্তোজানচকুষা॥

## যাজ্ঞবন্ক্যশ্বৃতি ॥

ন্যায়ার্জিতধনদ্ভক্তজাননিকোঁংতিথিপ্রিয়ঃ। আন্ধকৃৎ সভাবাদী চ গৃহস্থোংপি বিমৃচাতে॥

## যোগবাশিষ্ঠা 11

বহির্ক্যাপারস্থরস্তোহাদি সক্ষণ্পবর্জিতঃ। কর্ত্তা বহিরক্**র্তান্তরে**বদ্বি-হর রাঘব॥

# মার্কণ্ডের পুরাণ দেবীমাহাত্ম ।। সর্বন্ধরণে দর্বেশে।

. মার্কণ্ডেয় পুরাণ ।। দর্ঝৎবিষ্কুময়ৎ জগৎ॥

গীতা ১০ অধ্যায় ৪২ শ্লোক ৷৷ একাংশেন দ্বিভোষণং ৷৷

#### গীতা ৬ অধ্যায় ৪০ শ্লোক॥

পার্থ নৈবেহ নামুত্র বিনাশস্তদ্য বিদ্যতে। , ন হি কল্যাণকৃৎ কন্দিৎ দুর্গতিৎ তাত গচ্ছতি॥

#### মহাভারত 11

রাজন্ সর্যপমাক্রাণি পরচ্ছিদ্যুণি পশ্যতি। আত্মনোবিদ্যাক্রিদি পশ্যমপি ন পশ্যতি॥

#### তন্ত্ৰ 11

শান্তোবিনীতঃ শুদ্ধান্থা শ্রন্থান্ধারণাক্ষমঃ। সমর্থক কুলীনক প্রাজঃ সচ্চরিতোয়তিঃ। এবমাদিওণৈর্ফঃ শিষ্যোভ্রতি নান্যথা॥

ইতি বাজসনেয়সংহিতোপনিষৎ ভূমিকা ধৃত বচনানি সমাপ্তানি 1 4

## শ্রীযুক্ত রামমোহন রার ক্বত মাণ্ডুক্যোপনিবদের ভাষা বিবরণের ভূমিকার চূর্ণকে ধৃত প্রমাণ সকলের বিবরণ 11

#### ---

# · তৈত্তিরীয়োপনিষৎ ভৃগুবল্লী > শ্রুতি II

যতোবাইমানি ভূতানি জায়ন্তে যেন জাতানি জীবন্তি যৎ প্রয়ন্ত্যভি-সংবিশন্তি তদ্বিজিজাসন্থ তদুক্ষেতি॥

তৈ জিরীয়োপনিষৎ ব্রহ্মবল্লী ৯ শ্রুতি ।।

যতোবালেনিবর্ত্ততে অপ্রাপ্য মনসা সহ॥

তলবকারোপনিষদ্ ৬ শ্রুতি 11

যন্মনসা ন মনুতে খেনাছর্মনোমতং। ৣতদেব ব্রহ্ম অং বিদ্ধি নেদং যদিদমুপাদতে ॥

> ছান্দোগ্যোপনিষদ্ ।। ন তদ্য প্রাণাউৎক্রামন্তি অত্র ব্রহ্ম দমমূতে ॥

কঠোপনিষদ্ দ্বিতীয়াবল্পী ১৭ শ্রুতি 11

এতদালয়ন থেষ্ঠ এতদালয়ন পর এতদালয়ন জাতা ব্রহ্ম-লোকে মহীয়তে॥ .

দ্বিতীয় মুগুক ২খণ্ড ৪ শ্রুতি ।।

প্রণবোধনুঃ শরোহাত্মী ব্রহ্ম তল্পক্ষামুচ্যতে । অপ্রমণ্ডেন বেন্ধব্য শরবন্ধন্যাভবে ॥

মনু ২অধ্যায় ৮৪ শ্লোক ॥

ক্ষরন্তি সর্বাবৈদিক্যোজুহোডিয়জভিক্রিয়াঃ। অক্ষরৎ অক্ষরৎজেয়ৎ ব্রহ্ম চৈব প্রজাপতিঃ॥

#### গাভা ১৭ অখ্যায় ২৩ ক্লোকু 11

ওঁ তৎসদিতিনির্দেশোব্রহ্মগন্তিরিখঃ স্কৃতঃ। ব্রাক্ষণাত্তেন বেদাশ্চ যজাশ্চ বিহিতাঃ পুরা॥

# বেদান্ত ৪ অধ্যায় > পাদ > সূত্র ৷৷ আবৃত্তিরসকৃদৃপদেশাৎ॥

## মনু ২ অধ্যায় ৮৭ লোক ম

ক্রপ্যেটনের ভু সংসিধ্যেৎ ব্রাজ্বণোনাত্র সংশয়ঃ। কুর্য্যাদনায়বা কুর্য্যাৎ মৈত্রোব্রাহ্মণউচাতে॥

## বেদান্ত ৪ অধ্যায় ১ পাদ ১১ সূত্র গ ঘক্রকাগ্রতা ত্রাবিশেষাৎ ॥

বেদান্ত ৩ অধ্যায় ৪ পাদ ২৭ সূত্র ।। শযদমাদ্যপেতঃ ন্যান্তথাপি তু তরিধেন্তদদতরা তেরামবশ্যানুষ্ঠেয়-আৎ॥

## মনু ১২ অধ্যায় ৯২ লোক ৷৷

যথোকান্যপি কর্মাণি পরিহায় বিজ্ঞান্তমঃ। আত্মজানে শ্যে চ শ্যাবেদাভ্যাদেচ যভ্যবান্॥

কেনোপনিষদ্ ৩৩ শ্রুতি ।।

শত্যমায়তন ।।

#### মহাভারভ:৷৷

অর্থমেধনহসুঞ্চ নতাঞ্চ তুলয়া ধৃতৎ। অর্থমেধনহন্দুারু নতাক্ষেৎ বিশিষ্যতে॥

> তৈভিরীয়োপনিষদ্ ব্রহ্মবঙ্গী ৯ আচতি ।। আনন্দ ব্রহুগোবিধান্ন বিভেতি কুভকর॥

( 4 )

#### খেতাৰতর ৷৷

্ যোব্ৰহ্মাণ বিদ্যাতি পূৰ্বাংয়াবৈ বেদাংশ্চ প্ৰহিনোতি তৰৈ। তৎহ দেবমাত্মবৃদ্ধিপ্ৰকাশৎ মুমুকুৰ্বৈ শরণমহৎ প্ৰপদ্যে॥

#### শ্বেতাশ্বতর ৷৷

ন তস্য কশ্চিৎ পতিরম্ভি লোকে নচেশিতা নৈবচ তস্য লিক্সং। সকারণংকরণাধিপাধিপোন চাস্য কশ্চিজ্জনিতা নচাধিপঃ॥

#### শ্বেতাশ্বতর ৷৷

ভুমার্যরাণাৎ পরমুৎ মহের্যুর তৎ দেবতানাৎ পরমঞ্চ দৈবতৎ। প্রতিৎপতীনাৎ পরমুৎপরস্তাৎ বিদাম দেবৎ ভুবনেশ্মীডাম্॥

> বেদান্ত ৩ অধ্যায় ৪ পাদ ৩৬ সূত্র ॥ অন্তর্যা চাপি তু তদ্ফোঃ॥

> > গীত ১৮ অখ্যায় ৬৬ শ্লোক॥

সর্বধর্মান্ পরিত্যক্তা মামেকংশরণং ব্রক্ত। অহংআংসর্ব্রপাপে-ভ্যোমোক্ষয়িয়ায়ি মা শুচ॥

> ্বেদান্ত ৩ অধ্যায় ৪ পাদ ৩৯ সূত্র ।। অভদ্বিভরজ্জায়োলিলাচ্চ॥

বেদান্ত ৪ অধ্যায় > পাদ ৪ সূত্ৰ ৷৷
ন প্ৰভীকেন হি দঃ॥

বৃহদারণ্যক শ্রুতি ।। আত্মেত্যেবোপাসীত ॥

বৃহদারণ্যক শ্রুতি ।। আন্ধানমের লোকমুপাদীত ॥

ৰৃহদারণ্যক আতি।।

ভদ্য হ'ন দেবাশ্চ নাভ্ড্যা ঈশতে আত্মা হেয়াৎ সভইভি



(**b**)

# বেদান্ত ৪ অখ্যায় ১ পাদ ৫ সূত্র ৷৷ বিদ্যালীক থক্ষাণ ॥ \*

বেদান্ত ৪ অধ্যায় ৩ পাদ ১৫ সূত্র !! অপ্রতীকালয়নাময়তীতি বাদরায়ণ: উভয়থা অদোষাৎ তৎক্রতৃষ্ণ ॥

> বাজসনেয়োপনিষৎ ৩ শ্রুতি ॥ অসুর্য্যানাম তে লোকাঅন্তেন তমসাবৃতাঃ॥

#### ছান্দোগ্য শ্রুতি 11

যত্র নানাৎ পশ্যতি নানাৎ শৃণোতি নানাছিজানাতি সভূ্যা। যত্রানাৎ পশাতানাৎ শৃণোতানাৎবিজানাতি তদুম্পং ॥

> তলবকারোপনিষৎ ১৪ শুক্তি 11 ইহ চেদ্বেদীদ্থ সভামন্তি ন চেদিহাবেদীন্মহতী বিনঠিঃ।

> > শ্বেতাশ্বতর ৷৷

निष्कल भिष्कु स्था नित्रकार नित्रकार नित्रकार ॥

কঠোপনিষৎ তৃতীয়াবল্লী ১৫ শ্রুতি ।। অপসম্পর্শমরূপমব্যয়ৎতথারুদ্ধ নিত্যমণস্কর্ক য়ৎ॥

> ছান্দোগ্য শ্রুতি 11 তে যদন্তরা তদুন্দ্র॥

বেদান্ত ৩ অধ্যায় ২ পাদ ১৪ সূত্র 11 অরপবদেব হিতৎ প্রধানজ্ঞাৎ ॥

> শ্বেতাশ্বর 11 ন তদ্য প্রতিমান্তি॥

বৃহদারণ্যক শ্রুতি।।

সয়োহন্যমান্মনঃ প্রিয়ৎ কুবাণৎ ব্রয়াৎ রোৎস্যতীতি ঈশ্বরোহ তথৈব স্যাৎ ॥

## ভাগৰত ৩ ক্ষম ২৯ অধ্যায় ১৯ শ্লোক ৷৷

বোমাৎ দৰ্ফ্কেষু ভূতেষু সন্তমাগ্নানমীশ্বরৎ। হিস্তার্চ্চাৎ ভন্ধতে মৌচ্যাৎ ভন্মনোৰ জুহোতি সঃ॥

## মু গুকোপনিষৎ > খণ্ড ৪ শ্রুতি 11

দ্ধে বিদ্যে বেদিতবে ইতি হ ক্স যদুক্ষবিদোবদন্তি পর। টেবাপরা চ তত্রাপরাগ্রহের্দোযজুর্বেদঃ সামবেদোহথর্ববেদঃ শিক্ষা কম্পোব্যাকরণৎ নিক্তকং ছুন্দোজ্যোতিঘমিতি অথ পরা যয়া তদক্ষরমধিগম্যতে ষত্তদদ্দে-শ্যমগ্রাফমিতি॥

# কঠোপনিষদ্ দ্বিতীয়াবল্লী ২ শ্রুতি ।।

শ্রেয়ক প্রেয়ক মনুষ্যমেতক্তো সম্পরীত্য বিবিনক্তি ধীর:। শ্রেয়োহি ধীরোভিপ্রেয়দোবৃণীতে প্রেয়োমন্দোযোগক্ষেমাৎ বৃণীতে॥

## গীতা ২ অধ্যায় ৪২ । ৪৩ । ৪৪ শ্লোক ।।

যামিমাৎপুঞ্চিতাৎবাচৎ প্রবদন্ত্যবিপশ্চিতঃ। বেদবাদবতাঃপার্থনান্দন্তীতিবাদিনঃ॥ ৪২॥ কামাত্মানঃ স্বর্গপরাঃ জন্মকর্মফলপ্রদাৎ।
ক্রিয়াবিশেষবহুলাও ভোগৈর্য্যগতিৎপ্রতি॥৪৩॥ ভোগের্য্যপ্রসক্তানাৎ
ভয়াপক্তচেত্রদাও। ব্যবদায়াত্মিকা বুদ্ধিঃ সমাধৌ নবিধীয়তে॥ ৪৪॥

# कुलार्गव > छेलान ॥

তস্মাদিত্যাদিকৎকর্ম লোকর শ্বনকারণৎ। মোক্ষস্য কারণৎ বিদ্ধি তক্তজানৎ কুলেখরি ॥

## মহানিৰ্বাণ তন্ত্ৰ ।।

আহারসংযমক্লিফীযথেফীহারতুন্দিলাঃ। ব্রহ্মজানবিহীনাশ্চ নিষ্কৃ-তিৎ তে ব্রন্ধন্তি কিৎ॥ ·

## ছান্দোগ্য শ্রুতি।।

আচার্য্যকুলাৎ বেদমধীত্য যথাবিধানৎ প্ররোক্রমাতিশেষেণাভিদ-। মাবৃত্য কুটুমে স্তর্চো দেশে স্বাধ্যায়মধীয়ানঃ ধার্মিকান্ বিদধদান্মনি সর্কেন্দ্রিয়াণি সংপ্রতিষ্ঠাপ্যাহিৎসন্ সর্কভূতান্যন্যত্ত তীর্থেভ্যঃ স্থলেন্বং বর্ত্তরন্থাবদাযুষ প্রক্লাকেমভিসম্পদ্যতে নচ পুনরাবর্ত্ত নচ পুনরাবর্তত ॥

## মু গুকোপনিষদ্ ১ খণ্ড, ২ ভ্রুতি 11

শৌনকোহ বৈ মহাশালো২ন্ধিরসৎ বিধিবদুপসন্নঃ পপ্রচ্ছ কবিন্
নুভগবোবিজ্ঞাতে সর্বামিদৎবিজ্ঞাতৎ ভবতীতি॥

## গীতা ৪ অধ্যায় ৩৪ স্লোক।।

তছিন্ধি প্রাণিপাতেন পরিপ্রশেন সেবয়া। উপদেক্ষ্যন্তি তে জানৎ জানিনস্করদর্শিনঃ॥

> বৈদান্ত ৩ অধ্যায়, ৪পাদ, ৫১ সূত্র ৷৷ এহিক্যপাপ্রস্তুতপ্রতিক্ষেত্রদর্শনাৎ ॥

মুগুকোপনিষদ্ ১ খণ্ড, ১২ গ্রুডি ।। ত্রিজ্ঞানার্থৎ সপ্তরুমেবাভিগত্তেৎ সমিৎপাণিঃ আেত্রিয়ৎ ব্রহ্মনিষ্ঠৎ ॥ গুরু প্রণাম ।।

**অএওছওলাকার**ৎ ব্যাপ্তৎ যেন চরাচরৎ তৎপদৎ দর্শিতৎ যেন তব্যৈ **অধ্**রতে নমঃ॥

#### তন্ত্ৰ 11

প্রবোবহবঃসন্ধি শিষ্যবিত্তাপহারকাঃ । দুর্লভঃসদ্ধুরুর্দেবি শিষ্য-সন্ধাপহারকঃ॥

#### যোগবাশিষ্ঠ্য 11

বহির্ক্যাপারসংর্জ্যেছদিসস্কম্পবর্জিতঃ । কর্ডা বহিরকর্বাস্তরেব-দ্বিহর রামব॥

ইতিমাণ্ডুক্যোপনিষংধৃতবচনানি সমাপ্তানি ৷

# প্রীযুক্ত রামমোহন রায়ের **ভট্টাচার্য্যের সহিত বিচারে** যুক্ত বচন সকলের বিবরণ।



বেদান্ত ৩ অধ্যায় ২ পাদ ১৪ সূত্র।।
অন্ধবদেব হি তৎ প্রধানআৎ।

ছান্দোগ্য শ্রুতি ।। তে যদন্তরা তদুর্জ্ঞ।

বেদান্ত ও অধ্যায় ২ পাদ ১৬ সূত্র ।।
আহ হিতমাত্র ॥

কঠোপনিষৎ তৃতীয়া বল্লী ১৫ শ্রুতি ।। অশব্যস্পর্শমরপমব্যয়ং॥

দ্বিতীয় মুপ্তক ১ খণ্ড ২ শ্রুতি ৷ স্বাহান্তান্তরোহন্তঃ ॥

গীতা ৩ অধ্যায় ৪২ **শ্লোক !!** রাগ্যাহুরিন্দ্রিয়ে**ভ্যঃ পর**্মনঃ। মনসন্ত পরা বু

ই ল্রিয়ণি পরাণাছেরি ল্রিয়েডাঃ পর ১মনঃ। মনসত পরা বুদ্ধির্বু-দ্ধেয়ং পরতত্ত্ব সং॥

তৈ জিরীয়োপনিষৎ ভূগুবল্লী > শ্রুতি ৷৷

যতোবাইমানি ভূগনি জায়ছে যেন জাগনি জীবন্ধি যৎ প্রয়ন্ত্যভিসংবিশন্ধি ৷৷

তৈ জিরীয়োপনিষৎ ব্রহ্মবল্পী ৯ শ্রুতি ।।

যতোবাচোনিবর্ত্তরে অপ্রাপ্য মানসা সহ ॥

# বেদান্ত ৩ অধ্যায় ২ পাদ ১৭ সূত্র ।। দর্শয়তি চাথোছপি চ ম্বর্গান্তে॥

ঈশোপনিষৎ ৩ শ্রুতি ॥

অসুর্যানাম তে লোকাঅজেন তমসাবৃতাঃ। তাৎত্তে প্রেত্যাভিগ-ছেত্তিযে কে চাত্মহনোজনাঃ॥

> তলবকারোপনিষৎ ১৪ শ্রুতি ।। ন চেদিহাবেদীন মহতী বিনফিঃ॥

> > শ্ৰুতি 11

আত্মা বাজরে দুর্ফব্যঃ শ্রোভব্যোমন্তব্যোনিদিধ্যাসিভব্যঃ॥

শ্রুতি 11

আহৈরবোপাসীত॥ ৬

বেদান্ত ৪ অধ্যায় ১ পাদ ১ সূত্র ৷৷
আবৃত্তিরসকৃদুপদেশাৎ ॥

বেদান্ত ৩ অধ্যায় ৪ পাদ ৩৬ সূত্র 11 অন্তরা চাপি তু তদ্ফৌঃ॥

বেদান্ত ৩ অধ্যায় ৪ পাদ ৯ সূত্র 11 ভুলান্ড দর্শনৎ ॥

মার্কণ্ডেয়পুরাণ 11 .

বিজ্ঞ: শরীরগ্রহণমহমীশানএবচ। কারিভাত্তে য়ভোহতত্ত্বাও কঃ স্তোতৃও শক্তিমান্ ভবেৎ ॥

কুলার্ণব > উল্লাস।।

ব্রহাবিজুমহেশাদিদেবতাভূতজাতয়ঃ। দক্ষে নাশৎ প্রযাদ্যম্ভি তম্মাৎ শ্রেয়ঃ সমাচরেৎ ॥

> স্মার্ত্তিধৃতশাতাতপ্রচন ।। কাচলোফুেরু মুর্থাণাৎ ॥

ভাগবত > কক্ষা। অর্চ্চায়াৎ দেবচক্ষুষাৎ॥

সার্ভি ধৃত সাতাতপ বচন ।৷ প্রতিমায়শ্পবৃদ্ধীনাং ॥

## শ্রুতি 11

যোহন্যাৎ দেবতামুপান্তে অন্যোহসাবন্যোহমন্মীতি ন সবেদ যথা পন্তরেব সদেবানাৎ॥

> বেদান্ত ৩ অধ্যায় ১ পাদ ৭ সূত্র ।। ভাক্রং বাঅনাত্মবিজ্ঞাৎ তথাহি দর্শয়তি॥

# কুলার্ণব 11

দ্বিরার্থ মনসঃ কেচিৎ স্থূলধাান প্রকুর্বতে। স্থুলেন নিশ্চলৎ চোভোভবেৎ সূক্ষেহিপি নিশ্চলং॥

## कुलार्गा ।

করপাদোদরাদ্যাদিরহিত ওপরমেশ্বরি। দর্কতেজোময়ও ধ্যায়েৎ দক্ষিদানন্দলক্ষণও॥

> বেদান্ত > অধ্যায় ৩ পাদ ২৬ সূত্র।। তদুপর্যাপি বাদরাযণঃ সম্ভবাৎ॥

# कूनार्व ॥

উত্তমা সহজাবস্থা মধ্যমা ধ্যানধারণা। জপদ্ভতিঃ স্যাদধ্মা হোম পূজাধ্মাধ্যা॥

#### শ্রুতি 🛚

তমেব বিদিজা অভিমৃত্যুমেতি নান্যঃপদ্মবিদ্যতে হয়নায়॥

শ্ৰুতি || নান্যঃপন্থা বিমুক্তয়ে ॥

## কঠোপনিষৎ পঞ্চমী বল্লী ১৩ শ্রুতি ॥

নিভ্যোহনিভ্যানাৎ চেভনক্ষেত্নানাৎ একোবহুনাৎ যোবিদধাভি কামান্। ত্যাত্মভুৎ যেনুপশ্যন্তি ধীরাভেষাৎ শান্তিঃ শাস্তী নেভরেষা্ৎ॥

#### মহানিৰ্কাণ ৷৷

এবংগ্রণানুসারেণ রূপাণি বিবিধানি চ। কম্পিভানি হিচার্থমি ভক্তানামম্পমেধসাং॥

# দিতীয় মুগুক ২ খণ্ড ৩ প্রুতি 11

ধনুগৃহীত্তোপনিষদৎ মহাব্রৎ শর্ৎ হ্যুপাসানিশিতৎ সন্ধয়ীত। আয়ম্য ভদ্ভাবগতেন চেত্তসা লক্ষ্যৎ তদেবাক্ষরৎ সৌম্য বিদ্ধি॥

## তলবকারোপনিষদ্ ৩১ শ্রুতি ।। তদনমিত্যুপাদিতবা; ॥

ভাগবত > কন্ধ ৮৫ অধ্যায় ২১ শ্লোক।।

অহৎযূরমদাবার্যাইমে চ দ্বারকৌকদঃ। দর্বেহপোরৎ যদুশ্রেষ্ঠ বিমৃগ্যাঃ দচরাচরৎ॥

## গীতা ৪ অধ্যায় ৫ক্লোক ॥

বহুনি মে ব্যতীতানি জন্মানি তব চার্জুন। তান্যহৎ বেদ সর্কাণি ন অবং বেশ্ব পর্স্তপ॥

# দ্বিতীয় মুগুক ১২ শ্রুতি।।

ব্রক্ষৈবেদমমূত পুরস্তাৎ ব্রহ্ম পশ্চান্ত্রক্ষ দক্ষিণত শ্চোম্ভরেণ। অধ্ব-শ্চোক্ষঞ্চ প্রসূত্র ব্রক্ষিবেদৎ বিশ্বমিদৎবরিষ্ঠৎ॥

## বেদাস্ত ১ অধ্যায় ১ পাদ ১৬ সূত্র ।। সেতরোংনুপণত্তেঃ॥

বেদান্ত ১ অধ্যায় ১ পাদ ২১ সূত্র ৷৷ ভেদবাপদেশাচ্চানাঃ ৷৷

## বৃহদারণ্যক শ্রুতি।।

অথাতআদেশোনেতি নৈতি নহেতঝাদিতি নেতানাৎপরমন্তি অথ নামধেষৎ সত্যস্য সত্যৎ ইতি প্রাণাবৈ সত্যৎতেয়ামেষস্তাৎ॥

> তলবকারোপনিয়ৎ ১২ শ্রুতি ।। যস্যামতৎ তস্য মতৎ মতৎ যস্য ন বেদ সঃ।

মনু ১২ অধ্যায় ৯২ শ্লোক !! যথোক্তান্যপি কর্মাণি পরিহায় দিজোক্তমঃ॥ আত্মজানে শমে চ স্যাদেদাভ্যাদে চ যক্তবান॥

ইতি এতিটাচার্য্যবিচারে ধৃতবচনানি সমাপ্তানি ৷

# প্রীযুক্ত রামমোহন রায়ের গোস্বামির সহিত বিচারে ধৃত প্রমাণ সকলের বিবরণ ৷

তলবকারোপনিষৎ ২ প্রুতি ।

তলৰ কারোপানধং ২ শ্রুণত। অন্যদেব তদ্বিদিতাং॥

বৃহদারণ্যক শ্রুতি !! অথাতআদেশোনেতি নেতি ॥

কঠোপনিষৎ তৃতীয়া বল্লী ১৫ শ্রুতি ।। অশনমন্দর্শমরূপমব্যয়ৎ তথারদৎ নিত্যমগন্ধবচ্চ হাঁৎ॥

প্রথম মুওক ১ খণ্ড ৭ শ্রুতি ।। যত্তদদ্রেশ্যমগ্রাহুমগোত্রমবর্ণমচক্ষুংশ্রোত্রৎ তদপাণিপাদমিতি॥

> মাপ্তুক্য ৭ শুতি ।। অদুষ্ঠমব্যবহার্যমলক্ষণমচিন্তামব্যপদেশ্যৎ॥

বেদান্ত ৩ অধ্যায় ২ পাদ ১৪ সূত্র ।। অরপবদেব হি তৎ প্রধানজ্ঞাৎ॥

শ্রুতি 🛚

ব্রাহ্মণেন নিক্ষারণোধর্ম: ষড়কোবেদোহধ্যেয়োজেয়ক ইতি ॥

মনু ১২ অধ্যায় ৯২ শ্লোক 11 আত্মজানে শমে চ স্যাদেদাভ্যাদে চ যভনবান্॥

শ্ৰুতি ]] যৎ কিঞ্জিৎ মনুরবদৎ তবৈ ভেষজ্ঞৎ॥

# ( 39 )

## ্ব্যাসম্মৃতি।।

दिमाम्ट्यार्थः बग्न जाउन्द्रवाज्ञान एटत यमि । श्रविनिर्मित्र उत्तर गण्डा माग्रमीधिगर॥

#### পত্মপুরাণ 11

রাজানোদাসভাৎযান্তি বহুয়োযান্তি শীভভাৎ॥

#### ভাগৰত 11

ত্রীশুদুছিজবন্ধুনা অয়ী ন শ্রুতিগোচরা। ভারতবাপদেন ছাম্না-য়ার্থ: প্রদর্শিত:॥

#### ভাগবত ৷৷

সর্কারেদার্থসংযুক্তং পুরাণং ভারতং শুভং। ব্রীশুদু হিজবভূনাং কৃপার্থং মুনিনা কৃতং॥

#### শ্রুতি 11

## मनू >२ व्यथाय >०२ स्निक ॥

বেদশাব্রার্থতজ্ঞায়ত্র তত্রাপ্রমে বসন্। ইতৈব লোকে ভিষ্ঠন্স-ব্রহ্মভূয়ায় কম্পাতে॥

# मन् >२ व्यथाय ৯৫ श्लाक ॥

যাবেদবাহাঃমৃত্য়ং যাশ্চ কাশ্চ কুদ্ঝয়ং। স্বাস্তানিকলাঃপ্রেড্য তমোনিষ্ঠাহি ভাঃমৃতাঃ॥

#### পত্মপুরাণ 11

অর্থেহিয় ব্রহ্মসূত্রাণাৎ ভারতার্থবিনির্ণয়ঃ। গায়্মরীভাষ্যরূপোসৌ বেদার্থপরিবৃৎহিতঃ॥ পুরাণানাৎসাররূপঃসাক্ষান্তগবভোদিতঃ। গ্রহ্মো ফাদশসাহসুঃ স্মীমন্তাগবভাভিধঃ॥

#### कम्भूतान ॥

স্তর্গরতাঃ কালিকায়ামাহাত্ম্যৎ যত্র বর্গতে। নানাদৈত্যবধাপেত ও তাই ভাগবত প্রিদুঃ। কলো কেচিৎ দুরাত্মানোধূর্ত্তাবৈজ্ঞব্যানিনঃ। অন্যৎ ভাগবত প্রায় কম্পেয়িয়াভি মানবাঃ॥

#### ভাগৰত > কন্ধ ৮ অধ্যায় ২২ শ্লোক 11

বংশান্ মুঞ্ন্ কচিদসময়ে ক্রোশসংজাতহাসঃ। স্তেয়ংখাছত্তাথ-দ্ধিপয়ঃ কম্পিটেঃ স্তেয়হোগৈঃ॥ মর্ক্রান্ ভোক্ষান্ বিভজতি সচেলাত্তি ভাঙং ভিনতি দুব্যালাভে খগৃহকুপিতো মাত্যুপক্রোস্য ভোকান্॥

#### ভাগবত ১০ ক্ষদ্ধ ৮ অধ্যায় ২৪ শ্লোক ৷৷

এবং ধার্ক্যান্যশতি কুরুতে মেহনাদীরি বাস্কো। স্তেয়োপাইয়র্ক্তির রচিতকৃতিঃ সুপ্রতিকোষথান্তে॥

## ভাগৰত >• ক্ষন্দ ২২ অধ্যায় ১২ শ্লোক !!

ভবভ্যোযদি মে দাস্যো ময়োক্তঞ্চ করিষ্যথ। অত্রাগত্য ধ্বাসাৎসি প্রতীক্ষ্থ শুচিক্সিতাঃ॥

#### ভাগৰত ১০ ক্ষন্দ ৩৩ অধ্যায় ১৪ শ্লোক।।

কদ্যান্চিয়াট্যবিক্ষিপ্তকুওলব্বিষমণ্ডিত । গণ্ডে গণ্ড সংদধত্যাঃ প্রাদানায়ূলচব্বিত ॥

# বৃহস্পতিস্মৃতি ॥

মন্বর্থবিপরীতা য়া সাক্তি ন প্রশসতে॥

## मनू >२ व्यथास ৯> क्षांक॥

সর্বভূতেষু চাত্মান্ৎ সর্বভূতানি চাত্মনি। সম্ পশ্যনাত্মালী ভাষাল্যমধিগত্তি॥

## मन् >२ वधात्र ४० स्थाक ॥

সর্বেষামপি চৈতেষামাত্মজানৎ পর্<u>ষ্</u>ত্র । ত**ন্ধার্থ সর্ববিদ্যানাৎ** প্রাপ্যতে হুমূতৎ ততঃ॥

# मन् ১२ व्यथात्र ১२৫ क्लाक ॥

এবং হঃ দৰ্কভূতেযু পশাত্যাত্মানমাত্মনা **দদৰ্কদম্ভামেত্য ব্ৰহ্মা**-ভোতি প্ৰং পদং॥

## मन् >२ व्यथात >२ अशिक।।

মনসীন্দুৎ দিশৎ শ্রোত্রে ক্রান্তে বিস্তুৎ বলে হরৎ। বাচ্যগ্নিৎ ছিত্র-মুৎসর্গে প্রজনে চ প্রজাপতিৎ॥

#### ভাগবত ১২ স্বন্ধা।

ব্রাক্ষৎ দশসহশ্রাণি পাল্পৎ পঞ্জোনষষ্ঠি চ। **এটোরস্করৎ এলো**-বিংশৎ চতুর্ব্বিংশতি শৈবকৎ দশাষ্টো **এভাগবতৎ নারদৎ পঞ্চবিংশতি**।

# বিষ্ণুপুরাণ ॥

ব্ৰাহ্মৎ পান্ধৎ বৈষ্ণবঞ্চ শৈবং ভাগবভৎ ভথা।

#### ভাগবত ১২ স্বন্ধা।

নিমুগানাং যথা গঙ্গা দেবনামচ্যুতোযথা। বৈজ্ঞবানাং যথা শস্কু: পুরাণানামিদং তথা-॥

## ব্রহ্মবৈবর্ত্তপুরাণ।।

প্রাণাধিকা যথা রাধা কৃষ্ণস্য প্রেয়নীযু চ। ঈশ্বীষু যথা লক্ষ্ণীঃ পঞ্চিত্রসূ সরস্বতী॥

শ্রুতি ॥

শোভবোমন্তব্য: ॥

#### मन् >२ व्यथात्र >०७ क्लांक।।

আর্থ ধর্মোপদেশঞ বেদশাক্রাবিরোধিনা। যন্তর্কেগানুসন্ধতে সধর্মৎ বেদ নেতরঃ॥

# বৃহস্পতিস্মৃতি।।

কেবলং শান্তমাশ্রিত্য ন কর্তব্যোবিনির্ণয়ঃ। যুক্তিহীনবিচারে । ধর্মহানিঃ প্রকায়তে॥

## ছात्मारगाशनियम्।।

তদ্বৈতৎ ঘোরআঙ্গিরসঃ কৃষ্ণায় দেবকীপুদ্রায় আক্রোবাচ অপি-পাসএব সবভূব সোহস্তবেলায়ামেতৎ ত্রয়ৎ প্রতিপদ্যেত অক্ষিতমসি অচ্যুতমসি ব্রহ্মসংশিতমসীতি॥

> বেদাস্ত ৪ অধ্যায় > পাদ ৬ সূত্র ।। বৃদ্ধান্ত বৃদ্ধান বৃদ্ধান্ত ব

মহাভারত ।! কুদুভক্তা চ কৃষ্ণেন জগন্যাপ্তৎ ম হান্মনা॥

মহাভারতদৌপ্তিকপর্ক ।। প্রাদ্রাদন্ ছয়াকেশাঃ শতশোহও সহসুশঃ॥

মহাভারতদানধর্ম। বন্ধবিষ্মুরেশানাৎ অফী যা প্রভুরবারা॥

# মার্কণ্ডেয়পুরাণ ॥

বিষ্ণু শরীরগ্রহণমহমীশান এব চ ৷ কারিতাত্তে যতোহতদ্বাৎকদ্বোত্তৎ শক্তিমান্ ভবেৎ ॥

# कुनार्ग ॥

· ব্রহ্মবিস্কুমহেশাদিদেবভাভূতজাতয়ঃ। সর্বে নাশৎ প্রয়াস্যস্থি কন্মাৎ শ্রেয়ঃ সমাচরেৎ ॥

#### ভাগবত ১০ ককা ৬৯ অখ্যায় ১৯ শ্লোক ৷৷

ক্ষাপি সন্দ্যামুপাসীনং জপত্তং ব্রহ্ম বাগ্যতঃ। ধ্যায়ন্তমেকমাত্মানং পুরুষং প্রকৃতেঃ পরং॥

# স্মার্ত্রধৃত্যমদগ্রিবচন 11

চিম্ময়স্যাদ্বিতীয়স্য নিষ্কলস্যাশরীরিণঃ। উপাসকানাৎ কার্য্যার্থৎ ব্রহ্মণোরপকম্পনা॥

> **ছ"নেদ্**ণিগ্য শ্রুণতি 11 সর্ব্বে **অমৈ দে**বাবলিমাহরন্তি॥

বৃহদারণ্যক শ্রু**তি ।।** তদ্য হ নদেবানাভূত্যা ঈশতে ॥

#### ভাগবত >• কন্ধ ৮৫ অধ্যায়।।

অহৎ মৃয়মসাবার্যাইমে চ দ্বারকৌকসঃ। সর্ব্বেপ্যেবৎ যদুত্রেষ্ঠ বিমৃগ্যাঃ সচরাচরৎ॥

#### ভাগৰত ৩ ক্ষম ২৯ অধ্যায় 🛚 ।৷

্ অর্চোদাবর্চয়েৎ তাবৎ ঈশ্বরৎ মাৎ স্বকর্মকৃৎ। যাবন্ধবেদ স্বন্ধদি দর্মভূতেমূব হিতৎ॥

#### ভাগবত ৩ কন্ধ ২৯ অধ্যায় 🛚 ।

আহৎ সর্ক্ষেয়ু ভূতেযু ভূতাত্মাবন্থিতঃ সদা। তমবজ্ঞায় মাৎ মঠা: কুরুতেহঠাবিড়য়নং॥

## (· 22 )

#### ভাগৰত ৩ কন্ধ ২৯ অধ্যায় ৷৷

বোমাৎ সর্কেষু ভূতেরু সম্ভয়াত্মানমীয়র । হিজার্চাৎ ভরতে মৌচাাৎ ভরনোর জুহোতি সং॥

বেদান্ত > অধ্যায় > পাদ ৩ সূত্র 11 শাত্রদৃষ্ট্যা ভূপদেশোবামদেববৎ ii

কঠোপনিষদ্ পঞ্মী বল্লী ১৩ প্রুতি ।। তমাক্তমং বেংনুপশ্যন্তি ধীরাজেয়াং শাক্তিঃ শাষ্ঠী নেতরেয়াং॥

তলবকারোপনিষদ্ ১৪ শ্রুতি 11 ইহ চেদবেদীদথসভামন্তি নচেদিহাবেদীন্ মহতী বিন্ফিঃ॥

গীতা ১০ অধ্যায় ১০ শ্লোক।।

ভেষাৎ সততযুক্তানাৎ ভজতাৎ প্রীতিপূর্বকং। দদামি বুদ্ধিযোগৎ তৎ বেন মামুপয়ান্তি তে॥

मनु >२ अशाश ४६ क्लाका।

্ সর্ক্রেয়ায়পি হৈতেয়ায়াত্মজানং পরং স্কৃতং। তদ্ধাগ্রং সর্কবি-দ্যানাং প্রাপ্যতে হুমৃতং ততঃ॥

ইতি প্রমাণ বিবরণং সমাপ্তং।